




Mis à jour le 18/12/25

Introduction

Bonjour à tous. Qui que vous soyez, sachez que je suis reconnaissant que vous fassiez ce pas 
pour avancer dans votre vie chrétienne. Soyez les bienvenus dans cette formation qui peut s’avérer 
soit  courte et  tranquille,  soit  longue et  fastidieuse,  mais qui sera toujours pleine de joies et  de 
grâces. Que Dieu vous bénisse et vous garde !

Le but de ce cours n’est pas de faire en sorte que tout le monde pense de la même manière  
dans  l’Église  et  qu’il  y  ait  un  formatage  théologique  mais  plutôt  que  chacun  apprenne  à  se 
rapprocher de Christ.  Ce document peut  être  employé comme un suivi  pour un programme de 
discipulat, comme un accompagnement au baptême, à la confirmation ou comme une introduction 
pour devenir membre d’une Église réformée évangélique1 (ou autre). Le tout est d’être à l’écoute de 
ce que Dieu veut pour nous. Alors, que Dieu ouvre grand vos oreilles pour être à l’écoute, non pas 
de ce petit programme, mais du grand programme que Dieu a pour vous !

Lucas Y. Cobb

1 Les  Églises  réformées  évangéliques  sont  rassemblées  en  une  union  d’Églises  que  l’on  appelle  «  UNEPREF » 
(Union Nationale des Églises Protestantes Réformées Évangéliques de France).

1

Quelques détails pratiques

- Vous trouverez dans cette formation une série de questions et de textes à lire. Il serait 
bon d’y retourner après chaque séance pour pouvoir y consacrer le temps nécessaire. 
Les séances avec votre formateur seront probablement trop courtes pour les creuser 
assez en profondeur. En fonction de votre formateur, je conseillerais de lire la séance 
avant ou bien d’y revenir après pour ne pas avoir à répondre à ces questions importantes 
à chaud.
- Vous trouverez aussi quelques documents en annexe auxquels nous ferons référence en 
temps voulu. 
- Ce parcours va parfois révéler certains péchés ou certaines difficultés dans votre vie 
chrétienne. Cela peut être décourageant ou déroutant. C’est pour cette raison que je vous 
encourage vivement à vous rappeler constamment que Dieu vous aime et qu’il vous 
pardonne. Jésus n’est pas venu pour juger le monde mais pour le sauver (Jn 3,17). S’il 
met en lumière vos péchés, ce n’est pas pour vous abaisser plus bas que terre mais pour 
vous relever et pour vous transformer toujours plus en un meilleur chrétien. Il le fait par 
amour pour vous et non par mesquinerie, alors, acceptez d’être façonnés par lui ! 
D’expérience, je peux vous dire qu’il est moins douloureux de le laisser nous 
transformer que de lui résister.



Mis à jour le 18/12/25

Partie I : La vie chrétienne individuelle
I. Séance 1 : Qu’est-ce qu’un chrétien ?

1. Ce n’est pas qu’un croyant

Qu’est-ce qu’un chrétien ? Beaucoup d’entre nous sommes tentés de répondre à cette question 
en disant quelque chose comme : « c’est quelqu’un qui croit en Jésus-Christ ». Cette réponse n’est 
pas fausse, bien qu’elle soit incomplète. En fait, si le mot « chrétien » n’apparait que deux fois dans 
toute la Bible (Ac 26,28 et 1 P 4,16) c’est parce qu’elle emploie plutôt le mot « disciple » pour faire 
référence à quelqu’un qui suit le Christ. Un chrétien est quelqu’un qui veut suivre Jésus, qui va 
partout où il lui demande d’aller et qui est à son écoute pour apprendre de lui. Cela nous demande à 
la fois une grande humilité, parce que nous avouons par là que nous avons besoin d’apprendre, mais 
aussi une grande capacité d’écoute. Un chrétien n’est donc pas simplement quelqu’un qui croit mais 
d’abord quelqu’un qui est sur un chemin avec Dieu. C’est pour cela que Jacques dit : « Mes frères, à 
quoi bon dire qu’on a la foi, si l’on n’a pas les œuvres ? Cette foi peut-elle sauver ?… Tu crois qu'il 
y a un seul Dieu, tu fais bien; les démons le croient aussi, et ils tremblent.  » (Ja 2,14 et 19). Le 
problème c’est que nous ne vivons que très peu ce cheminement avec Dieu. Bien souvent, nous ne 
cherchons qu’à transformer la surface extérieure, plutôt que de travailler en profondeur ce qu’il y a 
sous la surface de l’iceberg. Peter Scazzero le décrit de cette manière, à travers les paroles d’un de  
ses amis : « Voilà vingt-deux ans que je suis chrétien. Mais au lieu d’avoir vingt-deux ans de vie 
chrétienne, j’ai été un chrétien d’un an… vingt-deux fois ! Je n’arrête pas de recommencer tout le 
temps la même chose »2. N’est-ce pas inquiétant ?

➢ Question : Lorsque vous examinez toute votre vie chrétienne, avez-vous l’impression 
d’avoir répété bien souvent la même année ou bien pensez-vous avoir la maturité que 
vous devriez avoir après tout ce temps passé avec Dieu ? Quelles sont les choses de 
surface qui révèlent des problèmes en profondeur ?

________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________

Prenez deux minutes de silence devant  Dieu avant  d’en parler avec votre accompagnateur.  En 
annexes, vous trouverez un schéma pour vous permettre de faire le point sur votre vie spirituelle 
avec Dieu. N’hésitez pas à prendre le temps pour faire ce schéma à la maison.

2 SCAZZERO Peter, Les chemins d’une spiritualité émotionnellement saine, la maturité spirituelle est inséparable de 
la maturité émotionnelle, trad. Martine Hoareau, Excelsis, Charols, 2018, p. 31.

2



Mis à jour le 18/12/25

2. Quelqu’un à l’écoute de Dieu

Un chrétien est quelqu’un qui est à l’écoute de Dieu et de ce qu’il veut pour lui. Seulement, 
comment savoir la volonté de Dieu pour nous ? Cette question est souvent rattachée à celle de la 
connaissance de Dieu. En effet, si nous n’arrivons pas à discerner la volonté de Dieu c’est parce que 
nous ne le connaissons pas réellement. De même, si je connais très bien les désirs et les envies de 
ma femme c’est parce que je la connais très bien. Nous devons apprendre à connaître Dieu pour 
savoir discerner sa volonté. Mais comment connaître Dieu ? C’est très simple, nous apprenons à 
connaître Dieu de la même manière que nous connaissons n’importe qui. Nous connaissons les 
autres en passant du temps avec eux, en les écoutant, en passant du temps avec leurs amis, en  
recherchant à leur faire plaisir et en leur ouvrant notre coeur. Si vous voulez grandir dans votre vie 
chrétienne, une bonne étape est d’apprendre à connaître Dieu à travers la lecture de la Bible, à poser 
des questions sur la Bible à des personnes qui la connaissent bien et à passer du temps avec eux, à  
prier et passer du temps dans le silence à écouter Dieu. De la même manière que l’on reconnaît le 
style d’écriture (la forme des mots et le langage employé) ou l’intonation de la voix d’un ami, avec 
le temps, vous reconnaîtrez plus facilement ce qui vient de Dieu et ce qui ne vient pas de lui.

Je crois que nous devons toutefois reconnaître que nous avons souvent de la peine à être à 
l’écoute des autres et de Dieu. Les études montrent, par exemple, que de nombreux conflits au 
travail, dans le couple ou dans les familles naissent parce qu’il n’y a pas eu assez d’écoute active. Il  
en est de même dans notre relation avec Dieu.

➢ Question : Comment qualifierez-vous votre compétence d’écoute des autres ?3 et de 
Dieu ? Pourquoi dites-vous cela ? Qu’est-ce que ça implique concrètement ?

3 N’hésitez pas à essayer de faire des tests en ligne à ce sujet. Peut-être vous montreront-ils plus clairement vos  
capacités d’écoute. Vous pouvez, par exemple, faire ce test-ci : https://e-orientaction.com/test/77/Avez-vous%20un
%20bon%20sens%20de%20l’écoute%20?
_gl=1*953vc*_gcl_au*MTg2OTAyNTA2OC4xNzQ1OTMzOTMx*_ga*MjQyMjE1NDk1LjE3NDU5MzM5MzI.*
_ga_YH6Q45MREE*MTc0NTkzMzkzMS4xLjAuMTc0NTkzMzkzMS4wLjAuMA.. 

3

Ex-cursus

« Il est bon d’attendre en silence le secours de l’Éternel » (Lam 3,26)

Le silence devant Dieu est un outil puissant que nous sous-estimons trop 
souvent. À notre époque, tout est question d’efficacité, de rapidité pour pouvoir faire 
toujours plus et pour toujours avoir plus de plaisir. Nous sommes constamment parasités 
par les bruits de la ville, par la télévision, les notifications, la musique, et surtout, par 
nos pensées. Cela fait que nous avons beaucoup de peine à réellement écouter les autres 
et à écouter Dieu. Peter Scazzero le formule ainsi : « prendre en compte le silence et le 
calme transforme complètement la manière dont nous suivons Jésus et la manière dont 
nous dirigeons » (Scazzero, Devenir un disciple émotionnellement sain, p. 91). Comme 
nous l’avons vu, un chrétien est un disciple, c’est-à-dire, quelqu’un qui est à l’écoute de 
son maître et qui cherche à accomplir sa volonté. La pratique du silence nous aide à 
lâcher prise en étant à l’écoute de ce que Dieu veut pour nous et non de ce que nous 
nous désirons pour nous-mêmes. Durant les jours à venir, je vous encourage vivement à 
passer du temps dans le silence dans la présence de Dieu. N’hésitez pas à commencer 
par deux minutes si un tel silence vous met mal à l’aise.



Mis à jour le 18/12/25

________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________

Dans la Bible, le mot « écouter » et tous ses dérivés, revient plus de mille fois. Cela nous 
montre bien que nous n’écoutons pas de la bonne manière et que nous devons nous remettre en 
question. À notre époque, en particulier, nous pensons que si nous sommes capables de répéter les 
mots que nous avons entendu c’est que nous écoutons bien. En réalité, la Bible nous enseigne que la 
véritable écoute vient d’une disposition de coeur4. Lisons ensemble Luc 8,4-21 :

« Une grande foule s'étant assemblée, et des gens étant venus de diverses villes auprès 
de [Jésus], il dit cette parabole: 5 Un semeur sortit pour semer sa semence. Comme il 
semait, une partie de la semence tomba le long du chemin: elle fut foulée aux pieds, et 
les oiseaux du ciel la mangèrent. 6 Une autre partie tomba sur le roc: quand elle fut 
levée, elle sécha, parce qu'elle n'avait point d'humidité. 7 Une autre partie tomba au 
milieu des épines: les épines crûrent avec elle, et l'étouffèrent. 8 Une autre partie tomba 
dans la bonne terre: quand elle fut levée, elle donna du fruit au centuple. Après avoir  
ainsi parlé, Jésus dit à haute voix: Que celui qui a des oreilles pour entendre entende! 
9 Ses disciples lui demandèrent ce que signifiait cette parabole. 10 Il répondit: Il vous a 
été donné de connaître les mystères du royaume de Dieu; mais pour les autres, cela leur 
est dit en paraboles, afin qu'en voyant ils ne voient point, et qu'en entendant ils ne 
comprennent point. 11 Voici ce que signifie cette parabole: La semence, c'est la parole 
de Dieu. 12 Ceux qui sont le long du chemin, ce sont ceux qui entendent; puis le diable 
vient,  et  enlève de leur coeur la  parole,  de peur qu'ils  ne croient  et  soient  sauvés.
13 Ceux qui sont sur le roc, ce sont ceux qui, lorsqu'ils entendent la parole, la reçoivent 
avec joie; mais ils n'ont point de racine, ils croient pour un temps, et ils succombent au 
moment de la tentation. 14 Ce qui est tombé parmi les épines, ce sont ceux qui, ayant 
entendu la parole, s'en vont, et la laissent étouffer par les soucis, les richesses et les 
plaisirs de la vie, et ils ne portent point de fruit qui vienne à maturité. 15 Ce qui est 
tombé dans la bonne terre, ce sont ceux qui, ayant entendu la parole avec un coeur 
honnête et bon, la retiennent, et portent du fruit avec persévérance. 16 Personne, après 
avoir allumé une lampe, ne la couvre d'un vase, ou ne la met sous un lit; mais il la met 
sur un chandelier, afin que ceux qui entrent voient la lumière. 17 Car il n'est rien de 
caché qui ne doive être découvert, rien de secret qui ne doive être connu et mis au jour. 
18 Prenez donc garde à la manière dont vous écoutez; car on donnera à celui qui a,  
mais à celui qui n'a pas on ôtera même ce qu'il croit avoir. 19 La mère et les frères de 
Jésus vinrent le trouver; mais ils ne purent l'aborder, à cause de la foule. 20 On lui dit: 
Ta mère et tes frères sont dehors, et ils désirent te voir. 21 Mais il répondit: Ma mère et 
mes frères, ce sont ceux qui écoutent la parole de Dieu, et qui la mettent en pratique. » 
(Luc 8,4-21)

4 Pour ceux qui veulent réfléchir un peu plus loin, cette vidéo (en anglais) explique bien comment nous devons  
apprendre à écouter :  https://www.youtube.com/watch?v=qpnNsSyDw-g. Vous pouvez également lire les articles 
suivants :  https://reformevangile.fr/2025/07/06/lecoute-dans-matthieu-171-13/ et 
https://reformevangile.fr/2025/07/08/lecoute-et-la-parabole-du-semeur-luc-84-21/

4

https://www.youtube.com/watch?v=qpnNsSyDw-g
https://reformevangile.fr/2025/07/08/lecoute-et-la-parabole-du-semeur-luc-84-21/
https://reformevangile.fr/2025/07/06/lecoute-dans-matthieu-171-13/


Mis à jour le 18/12/25

Quelles sont les différences entre les personnes qui ont porté du fruit et celles qui n’ont pas  
porté de fruit ? Est-ce la faute des graines ou du semeur si les plantes n’ont pas bien grandies ? Non, 
le  semeur a  distribué les  mêmes graines,  la  même parole,  de la  même façon pour  chacun.  Le  
problème vient des terrains et Jésus nous précise que si nous n’arrivons pas à écouter c’est parce 
que nos coeurs sont endurcis ou qu’ils ne sont pas prêts à recevoir en profondeur la parole de Dieu 
qui transforme. Les obstacles à l’écoute sont les suivants : ne pas considérer la parole de l’autre 
comme étant importante, avoir d’autres projets ou choses en tête, se laisser aller à nos plaisirs, nos 
richesses ou à nos difficultés, manquer de persévérance et ne pas être prêt à payer le prix. En fait, la  
véritable écoute implique une disposition de coeur où nous sommes prêts à changer (v. 15). C’est 
pour  cela  qu’il  est  si  difficile  d’apprendre  à  écouter,  c’est  parce  que  cela  implique  d’accepter 
volontairement de changer. Bien sûr, comme les autres personnes peuvent elles aussi se tromper, 
nous ne devons pas changer à chaque fois qu’une personne nous dit quelque chose. Toutefois, nous 
devons être  prêts  à  accepter  de changer certaines choses en nous lorsque nous décidons d’être 
attentifs aux autres. De plus, nous devons constamment agrandir l’espace pour écouter la Parole de 
Dieu. De la même manière que les plantes sont mortes parce que les terrains ne leur ont pas laissé  
assez d’espace pour grandir,  nous risquons de mourir  spirituellement si  nous n’avons pas cette 
habitude d’élargir régulièrement l’espace que Dieu prend dans nos coeurs. Cela devrait être une 
habitude quotidienne que de dire : « Père, je suis indifférent à tout résultat, sauf à ta volonté. Je ne 
veux rien de plus ou de moins que ton désir pour ce que je fais »5.

➢ Question : Quelle  est  la  place  réelle que  vous  laissez  à  Dieu  dans  votre  vie ? 
Comment réussissez-vous à abandonner votre volonté à celle de Dieu ?

________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________

3. La lecture de la Bible

Lorsque nous lisons la Bible, la notion de véritable écoute est fondamentale puisque là où les 
autres peuvent se tromper, Dieu ne se trompe jamais. En tant qu’évangéliques, nous croyons que la 
Bible est la Parole de Dieu. Cela implique qu’elle ne contient ni faute, ni erreur. Encore une fois, le  
problème ne vient pas de Dieu ou de sa Parole, mais de notre coeur qui interprète mal la Bible.

➢ Question : Comment lisez-vous la Bible ? Combien de fois et combien de chapitres 
par  jour,  par  semaine ou par  année ?  Ne lisez-vous qu’une partie  de  la  Bible  ou 
suivez-vous un plan exhaustif ? Qu’est-ce qui vous a conduit à lire la Bible de cette 
manière ?

________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________

5 SCAZZERO Peter, Devenir un leader émotionnellement sain, transformer votre vie intérieure va transformer en 
profondeur votre équipe, votre Église et le monde, trad. Martine Hoareau, Excelsis, Charols, 2015, p. 219.

5



Mis à jour le 18/12/25

________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________

Plus j’avance dans ma vie chrétienne et plus je remarque à quel point il est important de lire la 
Bible de deux manières différentes6 :

• En lisant de grandes sections (trois chapitres, ou plus, par jour7) nous pouvons avoir une 
vision globale de l’histoire de la Bible, en ayant en tête le contexte de chaque passage. Un 
tel type de lecture nous permet également d’être immergés dans la Parole de Dieu. Une 
Bible d’étude, comme la Bible d’étude de la foi réformée, permet de répondre rapidement à 
nos questions pour ne pas trop s’attarder sur les petits détails qui nous empêcheraient de 
faire une lecture suivie de la Bible.

• En  lisant  attentivement  un  court  passage,  nous  pouvons  le  méditer  et  le  laisser  nous 
imprégner  et  nous  transformer.  Là  où  la  lecture  de  plusieurs  chapitres  de  la  Bible  ira 
probablement trop rapidement pour nous changer, la lecture approfondie d’une portion de 
chapitre pourra nous impacter durablement. Ce qui m’aide beaucoup en ce moment à vivre 
ce type de lecture est ce que l’on appelle la Lectio divina. Le principe de la Lectio divina est 
de ralentir pour lire un passage de la Bible plusieurs fois en suivant plusieurs étapes (lire 
lentement, prendre le temps pour méditer et relire plusieurs fois le passage, prier par rapport  
au passage et la contemplation du fait d’être en la présence de Dieu en le remerciant de ce 
qu’il nous a enseigné). La grande difficulté est d’apprendre à ralentir et à aller au rythme de 
Dieu. Nous avons souvent des tas de pensées qui nous empêchent d’écouter ce que Dieu a à 
nous dire. Il nous faut souvent du temps pour les déposer réellement à Jésus pour pouvoir 
réellement être à son écoute.

6 Cf BONHOEFFER Dietrich,  De la  vie  communautaire,  chapitre  2.  Ce que dit  Bonhoeffer  à  ce  sujet  est  très 
pertinent.

7 À raison de trois chapitres par jour, vous pouvez lire la Bible en un peu plus d’un an. Si vous débutez dans la foi, il  
pourrait être intéressant de lire une « Bible en 90 minutes » qui retrace les éléments essentiels de la Bible. Vous 
pourrez ainsi avoir une vision globale de la Bible pour mieux comprendre ce que vous lirez.

6



Mis à jour le 18/12/25

II. Séance 2 : L’attachement à Jésus-Christ
1. « Je suis le cep et vous êtes les sarmants »

Dans l’évangile de Jean, Jésus explique au travers d’une image ce que signifie être un disciple 
du Christ. Je vous invite à lire Jean 15,1-17.

« Je suis le vrai cep, et mon Père est le vigneron. 2 Tout sarment qui est en moi et qui ne 
porte pas de fruit, il le retranche; et tout sarment qui porte du fruit, il l'émonde, afin 
qu'il porte encore plus de fruit. 3 Déjà vous êtes purs, à cause de la parole que je vous 
ai annoncée. 4 Demeurez en moi, et je demeurerai en vous. Comme le sarment ne peut 
de lui-même porter du fruit, s'il ne demeure attaché au cep, ainsi vous ne le pouvez non 
plus, si vous ne demeurez en moi. 5 Je suis le cep, vous êtes les sarments. Celui qui 
demeure en moi et en qui je demeure porte beaucoup de fruit, car sans moi vous ne 
pouvez rien faire. 6 Si quelqu'un ne demeure pas en moi, il est jeté dehors, comme le 
sarment, et il sèche; puis on ramasse les sarments, on les jette au feu, et ils brûlent.  7 Si 
vous demeurez en moi, et que mes paroles demeurent en vous, demandez ce que vous 
voudrez, et cela vous sera accordé. 8 Si vous portez beaucoup de fruit, c'est ainsi que 
mon Père sera glorifié, et que vous serez mes disciples. 9 Comme le Père m'a aimé, je 
vous  ai  aussi  aimés.  Demeurez  dans  mon  amour. 10 Si  vous  gardez  mes 
commandements,  vous  demeurerez  dans  mon  amour,  de  même  que  j'ai  gardé  les 
commandements de mon Père, et que je demeure dans son amour. 11 Je vous ai dit ces 
choses, afin que ma joie soit en vous, et que votre joie soit parfaite. 12 C'est ici mon 
commandement: Aimez-vous les uns les autres, comme je vous ai aimés. 13 Il n'y a pas 
de plus grand amour que de donner sa vie pour ses amis. 14 Vous êtes mes amis, si vous 
faites ce que je vous commande. 15 Je ne vous appelle plus serviteurs, parce que le 
serviteur ne sait pas ce que fait son maître; mais je vous ai appelés amis, parce que je 
vous ai fait connaître tout ce que j'ai appris de mon Père. 16 Ce n'est pas vous qui 
m'avez choisi; mais moi, je vous ai choisis, et je vous ai établis, afin que vous alliez, et 
que vous portiez du fruit, et que votre fruit demeure, afin que ce que vous demanderez 
au Père en mon nom, il vous le donne. 17 Ce que je vous commande, c'est de vous aimer 
les uns les autres. » (Jean 15,1-17)

➢ Question :  Qu’est-ce qui vous frappe dans ce passage ? Qu’est-ce que ça implique 
dans votre vie personnelle ? Comment pouvons-nous rester attachés au cep et tirer 
notre énergie de lui ?

________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________

7



Mis à jour le 18/12/25

________________________________________________________________________________

Parfois  nous  pouvons  avoir  cette  tendance  à  construire  beaucoup  de  choses  sans  être 
réellement  attachés  au  Christ,  sans  que  ce  soit  lui  qui  motive  nos  actions.  Jésus  nous  affirme 
pourtant que sans lui, nous ne pouvons rien faire. C’est-à-dire que tout ce que nous faisons dans 
notre couple, dans notre famille, dans notre Église, dans notre travail et dans notre société n’a aucun 
sens et aucune réelle efficacité si nous ne laissons pas Dieu agir à travers nous. De même, la vie  
chrétienne  commence  en  acceptant  que  Jésus-Christ  est  notre  Seigneur  à  qui  nous  devons 
obéissance.

2. La prière

La prière  peut  être  un  sujet  difficile  pour  certains  d’entre  nous  parce  qu’il  nous  conduit 
souvent à la culpabilité. Nous avons tous en tête des chrétiens qui ont une vie de prière qui nous 
stimule, et qui parfois nous bloque parce nous n’arrivons pas à vivre cette même intensité. Parfois,  
même après 80 ans de vie chrétienne, nous sommes toujours bloqués dans la prière à haute-voix (ou 
la prière tout court). Il est important de confesser nos difficultés à prier pour pouvoir aller plus loin 
dans notre vie chrétienne.

➢ Question : Comment  qualifierez-vous  votre  vie  de  prière  (donnez  au  moins  trois 
adjectifs différents) ? Combien de temps y consacrez-vous par jour ? Et par semaine ? 
Soyez honnêtes, n’essayez pas de cacher vos combats, s’il y en a en ce moment. Ces 
temps-ci ressemblent-ils plus à des demandes à Dieu ou à une communion intense 
avec lui ? Qu’est-ce qui vous empêche réellement de vivre cette communion avec 
Dieu ?

________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________

Dernièrement, j’ai pris conscience que je recherchais la présence de Dieu et que je la fuyais en 
même temps. La réalité est que, parfois, notre découragement, notre fatigue et nos préoccupations 
sont de réels obstacles à notre vie de prière. Dans ce cas, il est important de faire la même chose que  
lorsque nous lisons la Bible : il nous faut préparer nos coeurs à une réelle rencontre avec Dieu. Un 
de nos problèmes est que nous sommes trop pressés et que nous voulons tout de suite entrer dans le 
vif du sujet. Un temps de silence avant de commencer la prière est souvent le bienvenu pour prendre 
conscience de nos émotions, de nos péchés, de ce qui nous trouble et va potentiellement nous gêner 
dans la prière : autant les remettre tout de suite à Dieu, plutôt que de les laisser nous bloquer sans 
qu’on en ait conscience. Une fois que nos coeurs seront ouverts à Dieu, nous pourrons prier par 
l’Esprit. Paul nous rappelle que l’Esprit a un rôle fondamental à jouer dans la prière : « de même 
aussi l'Esprit nous aide dans notre faiblesse, car nous ne savons pas ce qu'il  nous convient de 
demander dans nos prières.  Mais l'Esprit  lui-même intercède par des soupirs inexprimables; et 
celui qui sonde les coeurs connaît quelle est la pensée de l'Esprit, parce que c'est selon Dieu qu'il  

8



Mis à jour le 18/12/25

intercède  en  faveur  des  saints »  (Rm  8,26-27).  Le  reste  se  fera  naturellement,  comme  une 
conversation que nous avons avec un ami ou un membre de notre famille.

Le prophète Daniel nous donne un exemple puissant de vie prière. Il avait l’habitude de prier 
trois fois par jour (Cf. Dn 6,10). Cette habitude de prier trois fois par jour est restée ancrée dans la 
vie de nombreux croyants. Cela a l’avantage de nous aider à commencer notre journée avec Dieu 
(en se réveillant), à faire un bilan rapide avec Dieu pour continuer sa journée (en début d’après-
midi) et de conclure la journée en paix, en lui remettant ce que l’on n’a pas été capable de faire (en  
fin de journée). Prier au fil de la journée nous rappelle la raison-d’être de notre vie et de notre 
travail.

3. Le prix à payer

Bien que nous n’aimons pas toujours entendre cela, la vie chrétienne a un prix à payer. Jésus 
nous le rappelle constamment à travers son ministère : « Alors Jésus dit à ses disciples: Si quelqu'un 
veut venir après moi, qu'il renonce à lui-même, qu'il se charge de sa croix, et qu'il me suive. Car 
celui qui voudra sauver sa vie la perdra, mais celui qui la perdra à cause de moi la trouvera  » (Mt 
16,24-25).

➢ Question : Est-il possible d’être chrétien sans porter cette croix ? Quelle est la croix 
que vous devez porter dans votre vie chrétienne ? Racontez un sacrifice que vous 
avez fait pour Dieu et demandez-lui quel est le prochain qu’il vous appelle à faire.

________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________

La vie chrétienne c’est tout simplement le fait de mettre Dieu en premier dans sa vie. Jésus l’a 
bien affirmé, toute la vie chrétienne se résume à aimer Dieu « de tout [s]on coeur, de toute [s]on 
âme, et de toute [s]a pensée » et « [s]on prochain comme [s]oi-même » (Mt 22,37-39). Tout comme 
une relation amoureuse nécessite des sacrifices et des compromis pour être bien vécue, nous devons 
apprendre à faire des sacrifices pour Dieu. Lorsque nous donnons notre vie au Christ, nous faisons 
de lui notre priorité numéro 1. Il devient alors le centre de notre vie. Cela veut dire que tout ce que 

9

Ex-cursus

« Si le but de la prière est d’établir un lien réel et personnel avec Dieu, seule l’immersion 
dans la Bible nous apprendra à prier, peut-être aussi lentement qu’un enfant apprend à 

parler » (Keller Timothy, La prière, s’émerveiller dans l’intimité de Dieu, p. 69)

C’est à travers la lecture de la Parole de Dieu que nous apprenons à le connaître et donc à 
prier. Le livre des Psaumes, notamment, a été écrit pour être le recueil de prières de 
l’Église. Il nous aide à comprendre la dynamique de prière que Dieu recherche. Si vous 
voulez progresser dans votre compréhension de la prière, n’hésitez pas à vous imbiber de la 
Bible, de toutes ses prières (comme le Notre Père) et notamment des Psaumes !



Mis à jour le 18/12/25

nous faisons (vraiment tout!) doit être motivé par notre amour pour lui et par notre amour pour les 
autres. Cela implique un abandon de notre propre volonté à Dieu pour rechercher ce qu’il nous 
demande.

Il est intéressant de noter que Pierre est outré lorsque Jésus apprend à ses disciples qu’il sera 
crucifié  et  que  son  royaume  se  fera  dans  l’humilité  et  la  douceur.  La  réponse  de  Jésus  est 
catégorique : « Arrière de moi, Satan! tu m'es en scandale; car tes pensées ne sont pas les pensées 
de Dieu, mais celles des hommes. » (Mt 16,23). Il n’est pas possible d’être chrétien sans être prêt à 
donner sa vie pour Dieu et sans essayer de le mettre à la première place.

4. L’amour et le pardon

Nous l’avons déjà vu en filigrane dans les différents passages de la Bible que nous venons de 
parcourir : notre grande mission, en tant que chrétiens, est de vivre un double amour. Premièrement, 
nous sommes appelés à recevoir et à vivre un amour vertical vers Dieu. Cet amour implique une 
obéissance libre et volontaire envers Dieu mais aussi une confiance en ce qu’il veut pour nous. 
Nous savons qu’il veut notre bien et qu’il a envoyé son fils Jésus mourir à la croix pour nous. C’est  
par cette croix que Dieu nous pardonne de nos péchés (les fautes que l’on a commises). Dieu nous 
aime tellement que nous sommes appelés à répondre à son amour en l’aimant en retour et en aimant  
les autres. L’apôtre Jean et Jésus sont, on ne peut plus clair à ce sujet :

« Si quelqu'un dit: J'aime Dieu, et qu'il haïsse son frère, c'est un menteur; car celui qui 
n'aime pas son frère qu'il voit, comment peut-il aimer Dieu qu'il ne voit pas? 21 Et nous 
avons de lui ce commandement: que celui qui aime Dieu aime aussi son frère. » (1 Jn 
4,20-21)
« Alors Pierre s'approcha de [Jésus], et dit: Seigneur, combien de fois pardonnerai-je à 
mon frère, lorsqu'il péchera contre moi? Sera-ce jusqu'à sept fois? 22 Jésus lui dit: Je 
ne te dis pas jusqu'à sept fois, mais jusqu'à soixante-dix fois sept fois. 23 C'est pourquoi, 
le  royaume des  cieux  est  semblable  à  un  roi  qui  voulut  faire  rendre  compte  à  ses 
serviteurs. 24 Quand il se mit à compter, on lui en amena un qui devait dix mille talents. 
25 Comme il  n'avait  pas de quoi  payer,  son maître  ordonna qu'il  fût  vendu,  lui,  sa 
femme, ses enfants, et tout ce qu'il avait, et de payer la dette. 26 Le serviteur, se jetant à 
terre, se prosterna devant lui, et dit: Seigneur, aie patience envers moi, et je te paierai  
tout. 27 Ému de compassion, le maître de ce serviteur le laissa aller, et lui remit la dette. 
28 Après qu'il fut sorti, ce serviteur rencontra un de ses compagnons qui lui devait cent 
deniers. Il le saisit et l'étranglait, en disant: Paie ce que tu me dois. 29 Son compagnon, 
se jetant à terre, le suppliait, disant: Aie patience envers moi, et je te paierai.  30 Mais 
l'autre ne voulut pas, et il alla le jeter en prison, jusqu'à ce qu'il eût payé ce qu'il devait. 
31 Ses compagnons, ayant vu ce qui était arrivé, furent profondément attristés, et ils 
allèrent raconter à leur maître tout ce qui s'était passé. 32 Alors le maître fit appeler ce 
serviteur, et lui dit: Méchant serviteur, je t'avais remis en entier ta dette, parce que tu 
m'en avais supplié; 33 ne devais-tu pas aussi avoir pitié de ton compagnon, comme j'ai 
eu pitié de toi? 34 Et son maître, irrité, le livra aux bourreaux, jusqu'à ce qu'il eût payé 
tout ce qu'il devait. 35 C'est ainsi que mon Père céleste vous traitera, si chacun de vous 
ne pardonne à son frère de tout son coeur. » (Mt 18,21-35)

10



Mis à jour le 18/12/25

Le fait que nous n’aimons pas ou que nous ne pardonnons pas est symptomatique du fait que nous 
n’aimons pas réellement Dieu et que nous n’avons pas reçu son pardon. En effet, si ça avait été le  
cas, nous aurions su que la faute commise envers nous est beaucoup moins importante que celles 
que Dieu nous pardonne.

➢ Question : Que  signifie  concrètement  « aimer »  et  « pardonner » ?  Comment  le 
vivez-vous dans votre vie au quotidien ? Quelles sont les difficultés que vous avez à 
aimer et à pardonner ? Il y a-t-il quelqu’un en particulier contre qui vous avez du 
ressentiment ? Prenez du temps dans la prière pour remettre cette personne et cette 
situation à Dieu.

________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________

11



Mis à jour le 18/12/25

III. Séance 3 : La vie chrétienne en pratique
1. Le combat spirituel, la repentance et la foi

Un chrétien est une personne qui, en réponse à l’amour immense de Dieu, le met en premier  
dans sa vie et apprend à aimer les autres. Nous avons vu que cela n’est pas toujours facile et que 
cela demande un prix important (celui qui veut approfondir ce sujet peut lire Luc 14,25-33). En fait, 
il nous faut bien saisir que, depuis le premier péché d’Adam et Ève, notre coeur tout entier est  
tourné vers le mal. L’apôtre Paul nous le rappelle de plusieurs manière : « Car tous ont péché et 
sont privés de la gloire de Dieu » (Rm 3,23) et « Car la chair a des désirs contraires à ceux de 
l'Esprit, et l'Esprit en a de contraires à ceux de la chair; ils sont opposés entre eux, afin que vous ne 
fassiez point  ce que vous voudriez » (Gal 5,17)8.  En fait,  sans Dieu nous serions naturellement 
tournés vers le mal. Cela implique concrètement que chaque pas de la vie chrétienne est combat,  
contre nous-mêmes et nos désirs naturels, qui ne peut se vivre que par l’Esprit. Il est important de 
comprendre cela. À notre époque, nous avons tendance à penser que nous sommes essentiellement 
bons mais qu’il nous faut simplement un petit plus pour être encore mieux. Cette vision radicale de 
la Bible nous humilie et nous permet de vivre la marche chrétienne. En effet, comment pourrions-
nous avancer si nous nous croyons déjà arrivés à destination ? La marche chrétienne, quant à elle, 
nécessite  les  pieds  de  la  repentance  et  de  la  foi.  Pour  aller  de  l’avant,  nous  devons  prendre 
conscience de nos péchés et de ce qui nous empêche de nous approcher de Dieu pour ensuite saisir 
son pardon et sa force par la foi. Nous ne pouvons pas rester bloqués à une seule étape  ! Il en est de 
même lorsque nous parlons de la grâce et de nos responsabilités. À chaque fois que Dieu nous fait  
don de quelque chose, c’est une grâce, mais il nous donne également la responsabilité de le faire 
fructifier pour son royaume.

Il est important de souligner que dans la Bible la source du mal vient de notre coeur et non des 
circonstances extérieures. Cela implique qu’en tant que chrétiens, nous sommes appelés à travailler 
en priorité sur notre coeur, sur nos émotions, plutôt que sur nos pratiques. Nous croyons fermement 
que si nos coeurs sont transformés par Dieu, nos pratiques vont également l’être (même si l’inverse 
peut aussi se passer).

➢ Question : Généralement nous penchons plus d’un côté (la grâce/la foi) ou d’un autre 
(la responsabilité/repentance). Vers lequel tendez-vous le plus ? Pourquoi dites-vous 
cela ? Quelle serait donc la prochaine étape pour avancer dans votre marche avec 
Christ ? Quels sont vos combats internes (spirituels et émotionnels) en ce moment ?

________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________

8 Il ne faut pas comprendre le mot « chair » par « corps ». Dans la Bible le mot « chair » renvoie souvent à l’homme 
humain qui suit ses pulsions naturelles, plutôt que de se laisser diriger par Dieu. 

12



Mis à jour le 18/12/25

2. La sobriété et la générosité

Même si la Bible nous appelle d’abord à travailler sur notre coeur, elle nous montre tout de  
même une certaine manière de vivre. La Bible, par exemple, nous donne des commandements et 
conseils sur la manière de vivre notre vie de couple et de famille, sur la manière de vivre en relation 
avec les autres, de respecter la création, etc. Nous reviendrons sur quelques uns de ces points mais 
pour l’instant, j’aimerais m’attarder sur la question de la sobriété. Je remarque de plus en plus que 
la notion de sobriété est un des principes directeurs de la Bible. La sobriété renvoie à cette notion 
d’équilibre. Nous l’oublions souvent mais dans la Bible Dieu dit que la Création qu’il a faite est 
« très  bonne »  (Gn  1,31).  Cela  veut  dire  que  le  problème  est  plutôt  comment  nous  vivons  à 
l’intérieur de cette Création (même si la Création a elle aussi subi les effets du péché). Paul nous le 
montre très bien : « Car tout ce que Dieu a créé est bon, et rien ne doit être rejeté, pourvu qu'on le  
prenne avec actions de grâces, parce que tout est sanctifié par la parole de Dieu et par la prière » 
(1 Ti 4,4-5). Prenons quelques exemples concrets… L’alcool est une bonne chose mais doit être pris  
en fonction de nos capacités et non pas pour oublier une difficulté dans la vie, le travail est bon mais 
il ne doit pas prendre tellement de place dans notre vie que nous finissons en burn-out, la sexualité 
est bonne mais elle ne doit pas être vécue avec le premier-venu ni contre le grès de l’autre, la 
nourriture est bonne mais nous ne devons pas nous empiffrer, etc. En fait, chaque chose doit être  
vécue comme étant un don de Dieu pour nous et doit donc être vécue de la manière dont Dieu l’a 
voulue et créée. La sobriété est le fait de mettre Dieu au centre en n’allant pas trop loin dans ces  
choses que Dieu nous donne, c’est le fait de se contenter de ce qu’est réellement une personne ou un 
objet et ne peut vouloir en faire plus (ou moins) que ce qu’il n’est vraiment.

De la même manière, nous avons tendance à vouloir que l’argent nous donne plus que ce dont  
il est capable. La réalité est que tout ce que nous avons sont des dons que Dieu nous confie ! Nous 
pouvons en profiter avec joie, mais ces choses nous sont également confiées pour que nous les 
fassions fructifier pour le royaume de Dieu. Nous sommes donc appelés à être à la fois sobres et 
généreux. 

➢ Question : Comment vivez-vous cette sobriété dans votre vie ? Avez-vous de la peine 
avec la maîtrise de soi ? Tombez-vous facilement dans la convoitise ou la jalousie ? 
Vivez-vous dans une addiction ? Utilisez-vous les dons de Dieu pour son royaume ou 
pour votre vie personnelle ? Pourquoi dites-vous cela ? En annexe 3 se trouve un 
tableau qui vous aidera à réfléchir concrètement à cette question. Prenez du temps 
dans la prière et le silence à la maison pour pouvoir le remplir devant Dieu. Parlez-en 
avec votre accompagnateur lors de la prochaine séance.

________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________

13



Mis à jour le 18/12/25

3. Le témoignage et le travail

Nous avons vu qu’il y a souvent un sentiment de culpabilité qui est attaché à la prière. Il en  
est de même avec l’évangélisation. Nous avons tous en tête des frères et sœurs qui ont un don 
fantastique d’évangélisation. Certains vont distribuer des évangiles toutes les semaines, d’autres 
partent au travers du monde pour apporter la bonne nouvelle aux peuples non-atteints. En ayant de 
tels exemples en tête, il est évident que nous allons culpabiliser de n’avoir parlé de l’évangile qu’à 
nos voisins ! Dans un tel contexte, il nous faut reconnaître plusieurs choses. Déjà, nous n’avons pas 
tous un don d’évangélisation mais il est clair qu’en tant que chrétiens, nous avons tous reçu un 
appel à témoigner de notre foi. En effet, si nous avons reçu une aussi bonne nouvelle et que nous 
sommes convaincus de son efficacité, pourquoi ne la partagerions-nous pas aux personnes qui nous 
entourent ? Toutefois, certaines personnes sont plus appelés à témoigner que d’autres. Ensuite, il 
nous faut aussi reconnaître que le témoignage peut commencer par de petites choses. Nous pouvons 
commencer par montrer notre joie d’être en Christ, notre manière de vivre notre couple ou notre vie  
de famille,  notre  intérêt  pour  les  autres,  notre  refus  de se  moquer,  inviter  une personne à  une 
réunion  de  l’Église,  l’inviter  à  un  repas  avec  d’autres  amis  chrétiens  (qui  ont  un  don 
d’évangélisation), etc. Ce type de comportements va à la fois conduire à une série de questions et 
potentiellement à un intérêt et à un désir de vivre la même chose. Nos actes peuvent souvent parler  
plus forts que nos paroles. Il y a de grandes chances qu’une personne n’accepte pas ce que l’on dit  
si l’on se comporte d’une manière haïssable. En revanche, si nous développons une relation de 
confiance, notamment à travers un comportement plein d’amour, nos amis vont être beaucoup plus 
attentifs à ce que nous avons à dire, tout en respectant nos choix9. 

➢ Question : Témoignez-vous  de  votre  foi  régulièrement ?  À  quelles  occasions ? 
Quelles  sont  les  questions  qu’on  vous  pose ?  Redoutez-vous  de  tels  moments ? 
Pourquoi ? Avez-vous invités des amis à des rencontres de l’Église ? Pourquoi ?

________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________

La question du travail peut sembler n’avoir aucun rapport direct avec le témoignage. D’une 
certaine manière, vous avez raison ! La raison pour laquelle j’ai mis le travail dans cette rubrique est 
parce que Dieu ne nous appelle pas seulement à sauver des âmes (comme on l’entend souvent) mais  
à sauver des personnes et des vies entières. C’est-à-dire qu’en tant que chrétiens, nous sommes 
appelés à apporter le salut/rédemption de Dieu à chaque parcelle de notre vie et de la vie des autres.  
Notre travail n’est donc pas qu’une occasion de témoigner et de gagner de l’argent, mais aussi de 
rendre service et d’aimer son prochain. Les éboueurs donnent un avant-goût du paradis à la terre, les 
enseignants donnent un avant-goût du paradis à nos connaissances, les policiers donnent un avant-

9 Si vous voulez approfondir la question de « comment vivre dans le monde sans être du monde », je vous encourage 
à  lire  l’article  suivant :  https://reformevangile.fr/2025/07/21/comment-vivre-pour-dieu-dans-un-monde-hostile-a-
dieu-daniel-1/

14

https://reformevangile.fr/2025/07/21/comment-vivre-pour-dieu-dans-un-monde-hostile-a-dieu-daniel-1/
https://reformevangile.fr/2025/07/21/comment-vivre-pour-dieu-dans-un-monde-hostile-a-dieu-daniel-1/


Mis à jour le 18/12/25

goût du paradis quant à la sécurité, les psychologues donnent un avant-goût du paradis dans une 
vision juste de soi-même et dans une gestion saine des relations, etc. Le travail n’est pas simplement 
un moyen de gagner de l’argent et de témoigner à travers les contacts que l’on pourrait avoir mais  
bien un moyen de donner un avant-goût de ce à quoi ressemblera le paradis, pour que les personnes 
puissent être en paix et le désirer ardemment10.

➢ Question : Quel est votre travail (qu’il soit rémunéré ou non) ? Comment pouvez-
vous l’employer pour donner un avant-goût du paradis autour de vous ?

________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________

10 Pour  plus  de  détails,  je  vous  invite  à  lire  l’article  suivant :  https://evangile21.thegospelcoalition.org/article/le-
travail-comme-acte-damour/

15



Mis à jour le 18/12/25

IV. Séance 4 : Que croit un chrétien ?
1. Le credo

Jusqu’ici, nous avons beaucoup parlé de ce que le chrétien fait. Cela est primordial parce 
qu’être un chrétien n’est pas simplement le fait de penser certaines choses mais c’est surtout une 
disposition de coeur devant Dieu. Ceci dit, la « doctrine » (ce que l’on croit au sujet de Dieu et du 
monde) est également fondamentale.  Sans cette doctrine, notre vie de foi serait  informe et mal 
dirigée. En fait,  sans un minimum de croyances, nous pouvons nous mettre à adorer une autre 
personne que Dieu et cela est très grave.

Depuis le deuxième siècle après Jésus-Christ, les chrétiens ont proclamé leur foi à travers un 
court texte que nous appelons le  credo (« je crois » en latin) ou le symbole des apôtres. Il sert à 
délimiter le minimum requis à croire pour se dire chrétien. Les catholiques, les orthodoxes et les 
protestants croient donc tous ce texte11. Lisons-le ensemble pour en discuter :

Je crois en Dieu, le Père tout-puissant, créateur du ciel et de la terre.
Je  crois  en Jésus-Christ, son Fils  unique,  notre  Seigneur,  qui  a  été  conçu du Saint-
Esprit, et qui est né de la Vierge Marie, il a souffert sous Ponce Pilate, il a été crucifié, il 
est mort, il a été enseveli, il est descendu aux enfers ; le troisième jour il est ressuscité 
des morts, il  est monté aux ciel, il  siège à la droite de Dieu, le Père tout-puissant, il 
viendra de là pour juger les vivants et les morts.
Je  crois  en  l’Esprit-Saint, Je  crois  la  sainte  Église  universelle, la  communion  des 
saints, la rémission des péchés, la résurrection de la chair et la vie éternelle. Amen.

Ce texte a été repris en 1846 par les évangéliques pour qu’il soit à la fois plus précis et écrit dans un 
langage plus courant :

Nous croyons : 
- Que l’Écriture Sainte est la Parole infaillible de Dieu, autorité souveraine en matière 
de foi et de vie.
- En un seul Dieu, Père, Fils et Saint-Esprit de toute éternité.
- En Jésus-Christ notre Seigneur, Dieu manifesté en chair, né de la vierge Marie ; à son 
humanité  exempte  de  péché,  ses  miracles,  sa  mort  expiatoire  et  rédemptrice,  sa 
résurrection corporelle, son ascension, son œuvre médiatrice, son retour personnel dans 
la puissance et dans la gloire.

11 Les symboles de Nicée et de Chalcédoine sont également d’autres textes que les chrétiens confessent tous. Ils sont 
un peu plus long et plus techniques mais sont toutefois de bons textes à méditer. Ils précisent, notamment, ce que 
signifie que Dieu soit Père, Fils et Saint-Esprit.

16

Vous est-il déjà arrivé de parler avec un ami d’une personne que vous connaissez tous les 
deux et que plus vous avancez dans votre discussion et plus vous réalisez que vous ne 
parlez pas de la même personne ? Parfois, il nous arrive la même chose lorsque nous 

parlons de Dieu avec les personnes qui nous entourent. Il est nécessaire de s’accorder sur 
qui est Dieu pour s’assurer que nous adorons la même personne.



Mis à jour le 18/12/25

- Au salut de l’homme pécheur et perdu, à sa justification non par les œuvres mais par 
la seule foi, grâce au sang versé par Jésus-Christ notre Seigneur, à sa régénération par 
le Saint-Esprit.
- En l’Esprit Saint qui, venant demeurer en nous, nous donne le pouvoir de servir Jésus-
Christ, de vivre une vie sainte et de rendre témoignage.
- À l’unité véritable dans le Saint-Esprit de tous les croyants formant ensemble l’Église 
universelle, corps de Christ.
- À la résurrection de tous : ceux qui sont perdus ressusciteront pour le jugement, ceux 
qui sont sauvés ressusciteront pour la vie.

Pour résumer, nous croyons en un seul Dieu en qui se trouve trois personnes : le Père, le Fils et le 
Saint-Esprit. Les trois sont Dieu (ils ont la même essence) mais ne forment pas trois dieux séparés12. 
Dieu est tout-puissant, juste et bon. Il a tout créé. À cause de notre péché (la mal que l’on a commis  
contre Dieu et contre les autres), Dieu a dû intervenir. Puisque Dieu est juste, il ne pouvait pas 
laisser le mal impuni mais, comme il est également amour, il a décidé d’envoyer son Fils Jésus-
Christ pour subir la mort que nous aurions dû vivre. Jésus est ressuscité des morts et a vaincu la  
mort. Il nous assure ainsi que nous aussi nous ressusciterons corporellement. En attendant que Jésus 
ne revienne, il laisse au monde la possibilité de revenir à lui. Pour faire cela, Jésus agit dans le 
monde à travers son Esprit et à travers l’Église. Lorsqu’il reviendra, il jugera le monde. Ceux qui 
ont placé leur confiance en Dieu vivront une vie éternelle en communion avec lui, et ceux qui l’ont 
refusé iront en enfer, loin de Dieu, comme ils l’ont désiré toute leur vie.

➢ Question : Il y a-t-il des choses que vous n’avez pas comprises dans ce texte ? Il y en 
a-t-il  d’autres  avec  lesquelles  vous  n’êtes  pas  d’accord  ou  qui  vous  perturbent ? 
Pourquoi ? Prenez le temps pour en parler avec votre accompagnateur.

________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________

2. Le protestantisme

Nous avons donc vu que depuis  toujours,  et  où qu’elle  soit,  l’Église  chrétienne a  cru  le  
symbole  des  apôtres.  Malheureusement,  l’histoire  de  l’Église  nous  montre  aussi  qu’elle  s’est 
rapidement éloignée de sa source. Au fil des années, les chrétiens ont rajouté de nombreuses choses 
qui n’étaient pas en accord avec la Bible et l’essence même de la vie chrétienne a été négligé. Pour  
revenir à une vraie spiritualité, en mettant Dieu au centre, de nombreuses personnes ont tenté, au fil  
des âges, de réformer l’Église. C’est ainsi qu’est né le protestantisme au XVIème siècle. À la base, 
les protestants voulaient simplement faire revenir l’Église à sa source en remettant Dieu et sa Parole 

12 Pour celui qui veut approfondir la question de la Trinité (ainsi  que les autres doctrines des Églises réformées  
évangéliques),  je  recommande d’acheter  Les raisons  de  notre  espérance,  l’essentiel  de  la  foi  réformée en 15 
chapitres,  Nuance Publications, 2025. Il  s’agit d’un livre d’étude pour découvrir les points essentiels de la foi 
chrétienne.  Pour  plus  d’informations,  vous  pouvez  lire  cet  article :  https://reformevangile.fr/?
p=2027&preview_id=2027&preview_nonce=b5b467f420&preview=true&_thumbnail_id=2029

17

https://reformevangile.fr/?p=2027&preview_id=2027&preview_nonce=b5b467f420&preview=true&_thumbnail_id=2029
https://reformevangile.fr/?p=2027&preview_id=2027&preview_nonce=b5b467f420&preview=true&_thumbnail_id=2029


Mis à jour le 18/12/25

au centre. Martin Luther, notamment, critiquait la vente du pardon de Dieu (ce que l’on appelait les 
indulgences). Avec le temps, ce courant protestant s’est séparé de l’Église catholique Romaine, s’est 
étoffé et a précisé ses croyances. Les Églises réformées, par exemple, ont écrit de nombreux textes 
pour définir leur identité : la confession de foi de la Rochelle (1559), la confession de foi Belge 
(1561), le catéchisme de Heidelberg (1563), la seconde confession Helvétique (1566), les canons de 
Dordrecht  (1618-1619)  et  les  textes  de  Westminster  (1647)13. Ces  textes  demeurent  encore 
aujourd’hui les fondements des Églises réformées évangéliques (spécialement la confession de foi 
de la Rochelle et le catéchisme de Heidelberg auxquels les pasteurs sont tenus d’adhérer).

Avec  le  temps,  ce  courant  protestant  s’est  lui  aussi  éloigné  de  la  Bible.  La  période  des 
Lumières  a  amené  de  nombreux  croyants  à  affirmer  que  la  Bible  se  trompait,  tant  au  niveau 
historique,  qu’au niveau théologique et  philosophique.  La notion de miracle,  notamment,  a  été 
rejeté par de nombreuses personnes. Cela a conduit les Églises protestantes dans un rationalisme 
malsain où l’homme décidait à la place de Dieu ce qu’il devait croire ou non. Toutefois, au sein de  
ces Églises protestantes est né un nouveau mouvement de réforme qui est devenu, par la suite, le 
courant évangélique. Nos Églises UNEPREF sont donc réformées parce qu’elles s’ancrent dans la 
tradition protestante du XVIème mais aussi évangéliques parce qu’elles croient que la Bible est la 
Parole infaillible de Dieu. Ainsi, en 1872, nous avons déclaré avec force « L’autorité souveraine des 
Saintes Écritures en matière de foi, et le salut par la foi en Jésus-Christ, fils unique de Dieu, mort  
pour nos offenses et ressuscité pour notre justification ».

➢ Question : Que  connaissez-vous  de  l’histoire  de  l’Église  et  notamment  du 
protestantisme ? En quoi est-ce que cela vous impacte aujourd’hui ? N’hésitez pas à 
poser  des  questions à  votre  formateur  pour  avoir  plus  de détails  sur  l’histoire  de 
l’Église.

________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________

13 On pourrait citer bien d’autres ouvrages mais ces derniers restent les principaux parce qu’ils ont été écrits pour faire 
consensus  dans  les  Églises  protestantes  de  l’époque  et  n’étaient  pas  simplement  l’oeuvre  d’un  théologien 
indépendant.

18



Mis à jour le 18/12/25

Partie II : La vie chrétienne communautaire
V. Séance 5 : Comment vivre mon mariage, ma vie de famille ou mon 

célibat ?
1. Une influence ancestrale

À notre époque, nous avons cette tendance à minimiser l’influence que notre famille d’origine 
a eu sur nous ou à la surestimer en considérant que tous nos problèmes personnels sont de la faute 
de notre famille et que nous n’avons aucune responsabilité à jouer là-dedans. Il est intéressant de 
noter  que  la  Bible  décrit  à  la  fois  plusieurs  comportements  qui  se  répètent  de  génération  en  
génération (comme Abraham et Isaac qui mentent par rapport à leur femme dans Gn 12,10-20 et  
26,1-11) mais aussi que chacun doit être responsable de ses propres actions (Jr 31,29-30). Il est clair  
que notre milieu d’origine nous impacte beaucoup plus que ce que l’on imagine souvent. Nous 
n’avons qu’à penser aux différents types d’accents, aux tics de langage, au type d’humour, etc, pour 
en être convaincu. D’une manière beaucoup plus profonde, notre famille d’origine peut également 
nous enseigner une certaine manière de gérer les émotions, les conflits, les relations, le regard des 
autres, les règles, la relation à Dieu, notre travail (sur-investissement ou sous-investissement), etc. 
La plupart du temps, nous intégrons ces manières de faire, qu’elles soient bonnes ou mauvaises, 
sans nous en rendre compte14. C’est ce que l’on appelle des « zones d’ombre ». Nous agissons par 
défaut, sans comprendre ce qui nous motive réellement, et comme ce sont des réactions naturelles et 
automatiques, nous ne les remarquons pas toujours et avons de la peine à comprendre pourquoi cela  
est si important pour nous. Pour vous aider à comprendre ce dont on parle, je vais vous donner 
quelques exemples concrets de cela dans lesquels chacun peut se reconnaître :

• Pourquoi est-ce que cela m’énerve autant que mon mari nettoie sa voiture aujourd’hui ? 
Exemple de réponse : En réalité ce n’est pas cela qui me gêne. Ce qui me gêne c’est que j’ai  
peur qu’il fasse comme mon père qui passait toutes ses après-midi dans le garage plutôt que 
de passer du temps avec sa famille.

• Pourquoi est-ce que ça me gêne autant que ma femme rigole lorsque je fais une bêtise ? 
Exemple de réponse : C’est parce que ma mère rabaissait constamment mon père et qu’il a 
tellement perdu de confiance en soi qu’il n’était plus capable de faire quoi que ce soit.

• Pourquoi est-ce si important pour moi que mes enfants ne bougent pas d’un centimètre sur 
leur chaise lorsque l’on est à table ?  Exemple de réponse : C’est parce que j’ai peur du 
regard des autres et que mes parents insistaient très fortement à ce sujet pour donner une 
image de famille modèle alors qu’il y avait énormément de problèmes dans notre foyer.

• Pourquoi est-ce que je cherche autant l’affection des hommes ? Exemple de réponse : C’est 
parce que ma mère n’était heureuse que lorsqu’elle vivait en concubinage avec quelqu’un.

• Pourquoi est-ce que j’ai autant peur du mariage ? Exemple de réponse : C’est parce que j’ai 
vu les mariages les plus solides voler en éclat autour de moi.

• Pourquoi est-ce que je suis perfectionniste et que le regard des autres est si important pour 
moi ?  Exemple  de  réponse :  C’est  parce  que  mon père  n’était  fier  de  moi  que  lorsque 
j’accomplissais de grandes choses.

Vous comprenez ? Vous n’allez pas demander à votre entourage de changer pour pouvoir 
travailler sur vos zones d’ombre, mais c’est  votre responsabilité  de travailler sur ces aspects de 

14 Cela est vrai même si nous rejetons ce que nos parents ont fait. De nombreux adultes constatent qu’après s’être 
éloignés de ce que faisaient leurs parents, ils fonctionnent automatiquement comme eux lorsqu’à leurs tours ils se  
marient et ont des enfants.

19



Mis à jour le 18/12/25

votre vie. Il est fondamental de travailler sur ces zones d’ombre parce qu’elles vont impacter votre 
vie spirituelle et votre vie de famille. C’est pour cela qu’en tant que chrétiens, nous ne pouvons pas  
nous contenter de lire dans la Bible et de prier régulièrement. Dieu nous appelle à nous saisir de ces 
grâces pour pouvoir travailler sur notre coeur et sur nos aspirations les plus profondes. Notre coeur  
impacte clairement notre quotidien et notre relation aux autres, notamment aux membres de notre 
famille. Si nous voulons offrir des coeurs purs à Dieu, il nous faut travailler sur nos zones d’ombre.  
Un bon moyen pour commencer à le faire est tout simplement de les identifier en essayant de 
comprendre  nos  relations  intra-familiales.  Un  outil  particulièrement  utile  à  ce  sujet  est  le 
génogramme.

Un génogramme est tout simplement un arbre généalogique qui remonte jusqu’à nos grand-
parents ou arrière-grand-parents et qui inclut nos enfants. Nous y notons les types de relations entre 
chaque personne de la famille. Ci-dessous, vous trouverez un exemple de génogramme ainsi qu’une 
légende expliquant les différents schémas15.

➢ Question : À  vous  de  faire  maintenant  votre  propre  génogramme.  Faites-le  à  la 
maison et discutez-en avec votre accompagnateur lors d’une prochaine séance. Que 
remarquez-vous par rapport à votre famille ? Avez-vous découvert certaines zones 
d’ombre  sur  lesquelles  il  vous  faut  travailler ?  Comment  comptez-vous  vous  y 
prendre ?

________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________

15 Le génogramme vient de SCAZZERO Peter, Devenir un leader émotionnellement sain, op. cit., p. 76 et la légende 
de https://www.rfgenealogie.com/dossiers/le-genogramme-ou-le-ressenti-de-l-arbre.

20

https://www.rfgenealogie.com/dossiers/le-genogramme-ou-le-ressenti-de-l-arbre


Mis à jour le 18/12/25

2. Un mariage ou un célibat à la gloire de Dieu
a) Le mariage

Pour avoir une vie de foi profonde, Dieu nous appelle à vivre une vie de couple ou un célibat 
profond. En fait, notre vie de couple ou notre célibat sont les plus grands témoignages que nous 
pouvons partager autour de nous. Par rapport au mariage, Peter Scazzero écrit  que « [n]ous devons 
désirer ardemment faire de l’amour que nous avons pour notre conjoint le moyen de rendre visible 
l’invisible : l’amour de Jésus pour son Église »16. Beaucoup de chrétiens ont négligé cet aspect et 
leur témoignage a été discrédité par la suite. En effet, pourquoi écouter un prédicateur qui néglige sa 
famille et dont l’épouse ne se sent pas aimée ? Pourquoi écouter un prédicateur qui ne met pas en 
pratique ce qu’il enseigne ? Il en est de même pour chacun de nous. Nous devons faire tout ce qui  
est en notre possible pour témoigner de l’amour du Christ à travers un mariage sain. Cela signifie  
apprendre à écouter les besoins de son conjoint et lui donner ce dont il a réellement besoin17.

➢ Question : Comment  vivez-vous  votre  mariage  ?  Quelles  sont  les  joies  et  les 
difficultés que vous vivez dans votre couple en ce moment ? Avez-vous conscience du 
message que vous renvoyez au monde en tant que couple marié ? Comment est-ce 
que cela pourrait impacter votre vie actuelle ?

________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________

b) Le célibat (peut être sauté pour les personnes mariées mais peut être intéressant également)

Après avoir dit tout cela, il pourrait être facile d’oublier ou de négliger la vocation que Dieu 
donne aux célibataires. Je considère comme célibataire toute personne qui n’a pas de conjoint à un 
instant donné (vierge, veuf/veuve, divorcé ou séparé). Ce célibat peut être plus ou moins court et 
choisi  ou imposé par  les  circonstances de la  vie.  Bien sûr,  en tant  que célibataire,  il  n’est  pas 
possible de communiquer l’amour de Dieu de la même manière qu’un couple marié. Il n’en reste 
pas moins que les célibataires ont un message particulier à communiquer de la part de Dieu. Peter 
Scazzero a des mots très profonds à ce sujet :

« Le  célibat  est  un  signe  et  un  miracle,  d’au  moins  deux  manières  spécifiques. 
Premièrement, en tant que leader célibataire, vous témoignez de la suffisance et de la 
plénitude  de  Jésus  par  l’intermédiaire  de  votre  célibat.  Vous  n’avez  pas  d’aventures 
sexuelles, vous ne « papillonnez » pas. Pourquoi ? Parce que vous appartenez à Christ. 
Votre personne tout entière lui appartient. C’est le fondement de votre vie et de votre 
leadership. Votre engagement proclame que Jésus est le pain qui rassasie – même dans 

16 SCAZZERO Peter, Devenir un leader émotionnellement sain, op. cit., p. 98.
17 Deux bonnes lectures pour approfondir le sujet sont CHAPMAN Gary, Les langages de l’amour, trad. Antoine 

Doriath,  éditions  Farel,  Pontault-Combault,  1997 et  KELLER Timothy et  Kathy,  Le mariage,  un  engagement 
complexe à vivre avec la sagesse de Dieu, trad. Joseph Natali, éditions clé, Lyon, 2014.

21



Mis à jour le 18/12/25

les défis d’un leader célibataire. Chaque jour, en choisissant d’honorer cet engagement, 
votre célibat se dresse comme un signe, prophétique et contre-culturel, du royaume de 
Dieu – face à l’Église et au monde. Deuxièmement, en tant que leader célibataire, sans 
enfant et n’ayant jamais été marié, vous témoignez de la réalité de la résurrection d’une 
manière unique. Dans ce sens, le célibat choisi peut être une façon moins évidente de 
communiquer  l’Évangile  mais  qui  n’en  est  pas  moins  significative.  Comme  le  dit 
Rodney  Clapp :  « Les  célibataires  chrétiens  sont  donc  les  témoins  radicaux  de  la 
résurrection. Ils renoncent à une descendance, c’est-à-dire à la seule autre possibilité de 
se survivre après la tombe, dans l’espoir qu’un jour toute la création sera faite nouvelle.  
La vie du célibataire chrétien n’a aucun sens si le Dieu de Jésus-Christ n’est pas vivant 
et vrai. » En d’autres termes, notre croyance en la résurrection des morts nous donne une 
perspective unique sur la rapidité et la brièveté de la vie terrestre »18.

➢ Question : Comment vivez-vous votre célibat ? Est-il choisi ? Accepté ? Ou refoulé ? 
Quelles  sont  les  difficultés  que  vous  vivez  à  ce  sujet ?  Avez-vous  conscience  du 
message que vous renvoyez au monde en tant que célibataire ? Comment est-ce que 
cela pourrait impacter votre vie actuelle ?

________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________

c) La sexualité et le choix du conjoint

La  Bible  donne  de  nombreuses  indications  importantes  et  souvent  contre-culturelles  par 
rapport à notre manière de vivre la sexualité et de choisir un conjoint. Dans la Bible, la sexualité est  
décrite comme étant une bonne et belle chose qui a été créée et voulue par Dieu. Toutefois, la 
sexualité  est  un  acte  relationnel  tellement  profond  et  fort  qu’il  ne  doit  être  vécu  qu’avec  une 
personne avec qui nous avons construit une relation profonde et forte. Timothy et Kathy Keller le 
formulent ainsi : « La Bible nous dit de ne pas nous unir physiquement à quelqu’un à moins d’être 
également  prêts  à  nous  unir  à  cette  personne  émotionnellement,  personnellement,  socialement, 
économiquement et légalement. Ne devenez, littéralement, ni nu ni vulnérable vis-à-vis de l’autre, 
avant de l’avoir été de toutes les autres manières… en vous liant par le mariage »19. Si la Bible parle 
ainsi de la sexualité, c’est parce qu’elle lui donne une valeur tellement haute qu’elle ne doit pas être 
faite n’importe comment. L’apôtre Paul allait même jusqu’à affirmer qu’il y a un lien particulier qui  
se crée lors d’une relation sexuelle : « Ne savez-vous pas que celui qui s’attache à la prostituée est 
un seul corps avec elle ? Car, est-il dit, les deux deviendront une seule chair » (1 Co 6,16)20. En 

18 SCAZZERO Peter, Devenir un leader émotionnellement sain, op. cit., p. 119-120.
19 KELLER Timothy et Kathy, Le mariage, op. cit., p 223.
20 Cela a été prouvé scientifiquement ces dernières années. En effet, lors d’une relation sexuelle il y a une sécrétion 

d’ocytocine,  l’hormone  de  l’attachement  (principalement  chez  les  femmes  mais  pas  uniquement).  Il  est  donc 
normal, après une relation sexuelle, de se sentir plus proche de la personne (Cf. Nancy Pearcey,  Love Thy Body, 
Baker Books, Grand Rapids, 2018, p. 127). Cet attachement est tellement grand et fort que ça nous détruit d’avoir  
plusieurs partenaires sexuels à la suite. D’autres études ont révélé que plus une personne avait vécu la sexualité  

22



Mis à jour le 18/12/25

prolongement avec cette idée, Jésus déclare : « Quiconque regarde une femme pour la convoiter a 
déjà commis adultère avec elle dans son coeur » (Mt 5,28). Commencer à convoiter une personne 
va  forcer  créer  un  lien  spécifique  qui  est  malsain.  La  pornographie,  notamment,  détruit  de 
nombreuses vies et de nombreux mariages21.

Il est évident que cette manière de voir la sexualité impacte également le choix du conjoint. 
La  Bible  est  très  claire  à  ce  sujet :  il  est  bon  de  se  marier,  « seulement,  que  ce  soit  dans  le 
Seigneur » (1 Co 7,39). Pourquoi la Bible est-elle si exclusive à ce sujet ? C’est tout simplement 
parce qu’elle comprend très bien que la mariage nous change profondément. Vouloir épouser une 
personne non-chrétienne en étant chrétien c’est partir  en voyage à deux avec deux destinations 
différentes. De nombreux chrétiens constatent à quel point il est difficile de consacrer entièrement 
leurs vies à Dieu lorsque leur conjoint ne les suit pas. Il est donc important de rechercher comme 
conjoint quelqu’un qui, non seulement croit en Dieu, mais qui désire aussi avancer dans sa marche 
avec le Christ. Peut-être qu’une manière de s’assurer que vous êtes sur la même longueur d’onde est 
de lire cette formation ensemble et d’en discuter.

➢ Question : Vivez-vous ou avez-vous vécu dans une addiction ou un péché sexuel ? 
Où en êtes-vous à  ce  sujet ?  Comment  recevez-vous le  pardon de Dieu qui  nous 
enlève toute culpabilité ? Si votre conjoint n’est pas croyant, comment témoignez-
vous de votre foi à la maison et accepte-t-il votre foi ?

________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________

Pour s’arrêter sur une note plus encourageante, Paul nous parle déjà à son époque de femmes 
chrétiennes qui ont des époux non-chrétiens parce qu’elles se sont converties mais pas eux. Ses 
mots sont extrêmement encourageant : « Si un frère a une femme non-croyante et qu’elle consente à 
habiter avec lui, qu’il ne la répudie pas ; et si une femme a un mari non-croyant, et qu’il consente à 
habiter avec elle, qu’elle ne répudie pas son mari. Car le mari non-croyant est sanctifié par la 
femme, et la femme non-croyante est sanctifiée par le frère, autrement vos enfants seraient impurs, 
tandis qu’en fait ils sont saints » (1 Co 7,12-14). Paul reconnaît que l’influence des conjoints peut 
aller dans les deux sens ! Le croyant dans une famille non-croyante a un rôle de témoignage à jouer.  
Il a la capacité d’apporter la sainteté dans une maison qui ne connaît pas Dieu. Si vous avez un 
conjoint non-chrétien, ne désespérez pas ! Dieu peut vous employer pour apporter l’Évangile autour 
de vous.

avec d’autres et plus le taux de divorce augmentait. De plus, seul 5 % des personnes qui se seraient abstenues 
sexuellement avant le mariage, pour des raisons religieuses, finissent par divorcer (Cf. https://www.gael.be/bien-
etre/psycho/moins-de-partenaires-sexuels-avant-cheri-pour-un-mariage-reussi/#:~:text=Surprenant%20mais
%20vrai%3A%20l'étude,seraient%20moins%20susceptibles%20de%20divorcer).

21 Il  a  été  montré  qu’une  utilisation  fréquente  de  pornographie  doublait  le  risque  de  divorce  (Cf. 
https://sante.lefigaro.fr/article/le-porno-double-les-divorces).

23

https://sante.lefigaro.fr/article/le-porno-double-les-divorces
https://www.gael.be/bien-etre/psycho/moins-de-partenaires-sexuels-avant-cheri-pour-un-mariage-reussi/#:~:text=Surprenant%20mais%20vrai%3A%20l'%C3%A9tude,seraient%20moins%20susceptibles%20de%20divorcer
https://www.gael.be/bien-etre/psycho/moins-de-partenaires-sexuels-avant-cheri-pour-un-mariage-reussi/#:~:text=Surprenant%20mais%20vrai%3A%20l'%C3%A9tude,seraient%20moins%20susceptibles%20de%20divorcer
https://www.gael.be/bien-etre/psycho/moins-de-partenaires-sexuels-avant-cheri-pour-un-mariage-reussi/#:~:text=Surprenant%20mais%20vrai%3A%20l'%C3%A9tude,seraient%20moins%20susceptibles%20de%20divorcer


Mis à jour le 18/12/25

3. Une vie de famille à la gloire de Dieu

Il est important de constater à quel point notre vie de famille impacte notre vie spirituelle et 
notre vie d’Église. En lisant les différents témoignages précédents sur nos zones d’ombres, il est 
clair qu’une famille a la capacité de construire ou de détruire. Ainsi, avant de vouloir prendre une 
place importante dans l’Église, il est important de travailler sur la relation avec notre famille. C’est  
pour cela que Paul dit qu’un ancien doit « bien diriger sa propre maison » (1 Ti 3,4).

Une  chose  fondamentale  à  savoir  lorsque  l’on  est  parents  est  que  Dieu  nous  confie des 
enfants. Ces enfants ne nous appartiennent pas mais appartiennent à Dieu22 ! Nous avons donc la 
responsabilité de leur enseigner et de leur montrer qui est Dieu, ce qu’il fait et ce que ça implique 
concrètement de vivre en tant que chrétien. Cet enseignement se fait à travers des actes visibles de 
foi (prier avec eux, vivre des temps de culte avec eux, aller à l’Église avec eux, lire la Bible avec 
eux),  des actes de sacrifice pour Dieu (accepter  un travail  moins rémunéré pour maintenir  nos 
valeurs, suivre l’appel de Dieu même si ça nous coûte, donner aux autres et à l’Église, pardonner 
aux autres et demander pardon, etc) et à travers des discussions ouvertes et profondes. Les enfants  
ont besoin de se savoir aimés et qu’ils ont le droit de poser n’importe quelle question (même si vous 
n’êtes pas toujours obligé de répondre tout de suite). Tout cela s’accompagne de votre prière et celle  
de l’Église pour les enfants et les jeunes. Bien sûr, cela s’applique à des enfants de tout âge et même 
avec n’importe qui que nous désirons évangéliser. Une des manières très forte de témoigner est de 
parler de ce que Dieu a fait dans vos vies et dans la vie des personnes avant vous. Pour approfondir 
le sujet, vous pouvez méditer les passages suivants à la maison : Dt 6,4-25 ; Jg 2,10-12 ; Psa 78,5-
7 ; Ac 2,37-41 et 1 Co 7,12-14.

➢ Question : Avez-vous  des  enfants ?  Quel  âge  ont-ils  et  ont-ils  donné  leur  vie  au 
Christ ? Qu’est-ce que ça implique qu’ils  appartiennent à Dieu ? Comment vivez-
vous/témoignez-vous de votre foi avec eux au quotidien ? Quelles sont les difficultés 
que  vous  avez  avec  eux  au  quotidien ?  Si  vous  n’avez  pas  d’enfant,  comment 
comptez-vous éduquer vos futurs enfants ? Comment pouvez-vous aussi édifier les 
enfants de l’Église ?

________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________

22 C’est une des raisons pour lesquelles la Bible s’oppose à l’avortement.

24

« Une des convictions qui se sont forgées lors de mon temps de ministère pastoral est la 
suivante : ce qui se vit dans les maisons influence nécessairement et fortement la vie de 
l’Église, plus que l’inverse. En d’autres termes, l’Église peut avoir un excellent 
enseignement sans que cela transforme la manière de vivre… Par contre tout problème non 
réglé – mais aussi toute bénédiction – vécus dans la maison se répercute automatiquement 
dans la vie de l’Église » (Charles Nicolas, La maison et l’Église, Études et échanges 
évangéliques).



Mis à jour le 18/12/25

VI. Séance 6 : Comment vivre ma vie d’Église ?
1. Le Sabbat chrétien

Il est impossible de parler de vie chrétienne sans parler d’Église. Parce que Dieu nous a créé 
comme des êtres relationnels, nous avons besoin des autres pour grandir spirituellement. C’est un 
principe fondamental de la Bible. Comme nous le verrons plus tard, cela implique aussi que chacun 
de nous a un rôle important à jouer dans l’Église. Pour l’instant, je vous invite à réfléchir à la 
question du sabbat.

Dès le deuxième chapitre de la Genèse, nous voyons que Dieu met à part un jour particulier  
de la semaine : « Le septième jour toute l’oeuvre que Dieu avait faite était achevée et il se reposa au 
septième jour de toute l’oeuvre qu’il avait faite. Dieu bénit le septième jour et le sanctifia, car en ce 
jour Dieu s’était reposé de toute l’oeuvre qu’il avait créée » (Gn 2,2-3). Plus tard, il demande à son 
peuple,  Israël,  de  mettre  ce  jour  à  part  pour  qu’ils  puissent  témoigner  qu’ils  appartiennent  à 
l’Éternel qui les sanctifie (Ex 31,12-13) et pour se rappeler qu’ils ont été délivrés par lui (Dt 5,12-
15). Dès la résurrection du Christ, les disciples de Jésus ont compris qu’ils devaient continuer à 
pratiquer le sabbat. Ils ont simplement changé le jour où ils se réunissaient pour célébrer (1 Co 16,2 
et Ac 20,7), non plus la délivrance d’Égypte, mais la délivrance du péché que le Christ a opérée par  
sa résurrection le dimanche23.  Que faire donc le jour du sabbat ? Il  est  clair que se réunir tous 
ensemble en tant que chrétiens pour adorer Dieu est une partie non-négligeable du sabbat. Plus 
précisément, « le sabbat [est] une période de temps de vingt-quatre heures pendant laquelle nous 
arrêtons de  travailler,  nous  savourons  le  repos,  nous  cultivons  le  plaisir et  nous  contemplons 
Dieu »24. Arrêter de travailler peut faire peur parce que cela implique de lâcher prise et de laisser 
Dieu aux commandes. Toutefois, cela est complètement nécessaire, tant pour notre santé mentale et 
spirituelle que pour nous apprendre à faire confiance à notre Père céleste qui prend bien soin de 
nous. Le fait de s’arrêter nous rappelle que nous sommes finis et que nous ne pouvons pas tout faire. 
Le sabbat est donc un jour de joie que nous utilisons pour remercier Dieu pour tout ce qu’il fait pour 
nous, pour profiter des merveilleux dons qu’il nous fait et pour nous rapprocher de lui.

➢ Question : Pratiquez-vous le sabbat tel qu’il est décrit ci-dessus (pas seulement un 
jour  de  congé  mais  aussi  de  ressourcement  et  de  contemplation  de  Dieu) ? 
Concrètement, que faites-vous le dimanche (ou votre jour de congé) ? Est-ce grave à 
vos yeux si vous loupez un culte le dimanche ou votre sabbat ? Pourquoi ?

________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________

23 Pour  ceux  qui  travaillent  le  dimanche,  il  n’est  pas  facile  de  vivre  cette  réalité-là,  puisque  notre  vie  devient  
rapidement déconnectée de l’Église. L’important, dans ce cas-là, est de ne pas négliger son sabbat, qu’il soit un 
dimanche  ou  un  autre  jour.  Étant  pasteur,  par  exemple,  je  prends  mon  sabbat  le  lundi.  Je  recommanderais 
simplement d’essayer de rejoindre une activité de l’Église durant votre sabbat pour ne pas perdre le lien avec la  
communauté et pour intégrer cette notion cultuelle à votre jour de repos.

24 SCAZZERO Peter, Devenir un leader émotionnellement sain, op. cit., p. 161.

25



Mis à jour le 18/12/25

2. Le rôle spécifique de chacun dans l’Église

Nous l’avons lu tout à l’heure, nous ne pouvons pas vivre en tant que chrétien sans vivre la 
vie d’Église. Pourquoi ? Parce qu’il est impossible d’être attaché à Jésus-Christ sans être attaché à 
son corps. Ce langage fort nous rappelle qu’il n’est pas simplement question du culte le dimanche 
mais  d’une  véritable  communion  fraternelle.  Cela  implique  de  se  retrouver  à  des  réunions  de 
l’Église (comme la réunion de prière, le culte, l’étude biblique, un groupe de maison, etc) mais aussi 
à l’extérieur pour développer une relation profonde (repas, visites, marches, jeux, activités, etc).

Après  avoir  pris  le  temps  de  connaître  les  personnes  de  l’Église,  Dieu  vous  appelle  à  y 
prendre une place et à y servir avec joie. Chaque chrétien reçoit une vocation, ou appel, de la part de 
Dieu pour pouvoir édifier l’Église toute entière (Cf. Ép 4,1). C’est pour cela que Paul dit que le 
corps « s’édifie lui-même dans l’amour » (Ép 4,16). Nous sommes tous appelés à nous édifier les 
uns les autres grâce à nos différents dons que Dieu nous donne (Cf.  1 Co 12,7). Cela implique 
également que si nous n’employons pas nos dons spirituels au service de Dieu et de l’Église (ou que 
nous nous obstinons à nous accrocher à un rôle que Dieu ne nous a pas donné), c’est bien toute la  
communauté qui en pâtit ! Non seulement, la communauté chrétienne est privée de ce que Dieu a 
prévu de donner à travers vous mais vous êtes également privé de ce que Dieu veut vous apprendre 
et vous donner à travers elle ! De fait, ni vous ni l’Église ne peut arriver à maturité si vous ne vous 
engagez pas selon vos dons et selon vos capacités.

Concrètement, comment vivre tout cela ? Il est important de remarquer que les dons ne sont 
pas toujours aussi formels que ce que l’on croit. Avoir un don d’enseignement, par exemple, ne 
signifie pas que l’on va forcément se mettre à prêcher ou à enseigner les enfants. Cela peut tout 
simplement impliquer de discuter de la Bible et de répondre aux questions de certains de vos amis 
non-chrétiens et de certains membres de l’Église. Pareillement, un don de direction ne veut pas dire  
que vous allez nécessairement devenir président de l’association cultuelle ou culturelle de l’Église ! 
Cela  peut  parfois  simplement  signifier  que  vous  allez  aider  une  personne  à  monter  un  projet 
d’activité d’Église. Il faut vraiment aller là où l’Esprit vous mène et ne pas prendre la place d’une  
autre personne. Pour vous aider à découvrir vos dons, il existe de nombreux questionnaires et livres  
sur les dons spirituels. Je vous recommande tout simplement d’employer les différents outils de 
l’UNEPREF à ce sujet25.

➢ Question : Connaissez-vous vos dons ? Si oui, notez-les ci-dessous et expliquez ce 
qui vous a amené à croire que ce sont des dons spirituels. À l’instant t, comment vous 
impliquez-vous  dans  la  vie  d’Église ?  À  la  maison  faites  le  questionnaire  de 
l’UNEPREF et discutez-en avec votre accompagnateur la prochaine fois.

________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________

25 Vous  pouvez  tous  les  retrouver  ici :  https://reformevangile.fr/articles-francais/fichiers-sur-les-dons-spirituels/
decouvrir-lunepref/

26

https://reformevangile.fr/articles-francais/fichiers-sur-les-dons-spirituels/decouvrir-lunepref/
https://reformevangile.fr/articles-francais/fichiers-sur-les-dons-spirituels/decouvrir-lunepref/


Mis à jour le 18/12/25

3. Le respect de la différence

Même si chacun a son rôle à jouer pour construire l’Église, il est important de parler de ce que 
la Bible appelle la soumission mutuelle et la soumission aux autorités. À notre époque, le terme 
« soumission » n’est pas vraiment à la mode. Nous retrouvons pourtant ce concept de manière très  
claire partout dans la Bible. Les deux versets suivants le montrent bien :

• « Soumettez-vous les uns aux autres dans la crainte de Christ » (Ép 5,21).
• « Obéissez à vos conducteurs et soyez-leur soumis. Car ils veillent au bien de vos âmes, dont 

ils  devront  rendre  compte.  Faites  en  sorte  qu’ils  puissent  le  faire  avec  joie  et  non  en 
gémissant, ce qui ne serait pas à votre avantage » (Hé 13,17).

La soumission n’est pas le fait de tout accepter bêtement et sans réfléchir mais c’est le fait de se  
placer volontairement sous l’autre par respect de ce que Dieu lui a donné, de la place qui lui a été 
confiée et des dons qu’il a reçu26. En fait, la vraie soumission est bien la soumission à Dieu « dans 
la crainte de Christ ». Si nous reconnaissons que Dieu a donné un don d’enseignement à un tel, se 
soumettre signifie tout simplement apprendre à écouter ce qu’il dit. Si nous reconnaissons que Dieu, 
l’Église et/ou l’union d’Églises a reconnu en un tel un ministère pastoral, nous devons apprendre à 
lui donner sa juste place. De la même manière, les autres membres de l’Église chercheront, eux 
aussi, à respecter et à obéir aux dons que Dieu vous a fait ! Nous avons là un exemple parfait de 
soumission mutuelle dans la crainte de Christ. Il ne s’agit pas d’un concept servile mais simplement  
de  respect  et  d’émerveillement  de  ce  que  Dieu  fait  à  travers  les  autres.  Il  s’agit  aussi  d’une 
acceptation que nous ne pouvons pas tout faire tout seul. En vivant dans la soumission mutuelle, 
nous témoignons que nous avons besoin des autres pour grandir. L’inverse est également vrai : c’est 
en acceptant que nous avons besoin des autres pour grandir que nous apprendrons à mieux vivre la 
soumission mutuelle.

Avec ce principe de soumission vient aussi la question du respect de la différence. Chaque 
personne dans l’Église a une histoire particulière à donner et possède une sensibilité propre. Dans 
l’UNEPREF, nous retrouvons des personnes réformées, d’autres charismatiques, d’autres baptistes, 
d’autres d’arrière-plan catholique,  etc.  Certains sont  français,  d’autres sont  africains,  asiatiques, 
américains… mais tous acceptent le cadre posé par les responsables d’Église. Il  n’est donc pas 
obligatoire d’adhérer à tout ce que l’Église croit pour en être membre mais cette posture de respect 
est le pré-requis pour une vie saine dans l’Église. Imaginez seulement que chaque personne de 
sensibilité différente dans l’Église essaie de faire changer l’Église sur ce qu’elle croit ! Ce serait la 
cacophonie et personne ne voudrait rester dans une telle Église. Nous ne demandons donc pas que 
vous museliez vos positions,  parce que nous savons que vous avez probablement beaucoup de 
bonnes choses à donner, mais de ne pas en faire des chevaux de bataille si vous n’êtes pas d’accord 
avec  certaines  pratiques  ou  croyances  de  notre  union.  Nous  verrons  dans  la  prochaine  séance 
quelles sont ces spécificités des Églises réformées évangéliques.

➢ Question : Qu’est-ce  que  ce  principe  de  soumission  vous  évoque ?  Comment  le 
vivez-vous concrètement dans votre vie et dans l’Église ? Il y a-t-il des choses qui 
vous ont surpris ou choqué lorsque vous êtes arrivé pour la première fois dans cette 
Église ?

________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________

26 L’article  suivant  peut  vous  permettre  de  commencer  une  réflexion  plus  poussée  sur  la  soumission : 
https://evangile21.thegospelcoalition.org/pasteur-compagnie/ce-que-ma-femme-pense-vraiment-de-la-soumission/ 

27

https://evangile21.thegospelcoalition.org/pasteur-compagnie/ce-que-ma-femme-pense-vraiment-de-la-soumission/


Mis à jour le 18/12/25

________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________

28



Mis à jour le 18/12/25

Partie III : Quelles sont les spécificités d’une Église réformée 
évangélique ?

VII. Séance 7 : Les spécificités des Églises réformées évangéliques
1. Le culte

Le  fait  que  l’UNEPREF  soit  une  union  à  la  fois  réformée,  avec  un  côté  historique,  et 
évangélique peut parfois perturber. C’est-à-dire que les Églises réformées évangéliques désirent à la 
fois garder leur précieux héritage de la Réforme protestante et le rendre accessible à un public du 
XXIème siècle. Un des endroit où cela est le plus visible chez nous est le culte. Le culte dans nos  
Églises peut mêler chants anciens et chants modernes. Il peut être plus formel ou informel, plus 
liturgique  ou  plus  spontané.  Toutefois,  nous  essayons  toujours  de  conserver  un  cheminement 
« type »  dans  lequel  se  trouve  une  grande  part  de  liberté.  Ce  déroulement,  nous  l’appelons 
« liturgie ». Ainsi, un culte dans les Églises réformées évangéliques se déroule généralement de la 
manière suivante :

Schéma 1

• Temps d’ouverture et de salutations
• Temps d’adoration centré sur Dieu et ce 

qu’il a fait pour nous
• Temps de confession des péchés
• Rappel de la grâce et du pardon de Dieu
• Offrande
• Prédication
• Sainte-cène
• Annonces
• Prière d’intercession (pour les autres)
• Envoi et bénédiction

Schéma 2

• Temps d’ouverture et de salutations

• Temps de confession des péchés
• Rappel de la grâce et du pardon de Dieu
• Adoration parce que Dieu nous a sauvé
• Offrande
• Prédication
• Sainte-cène
• Annonces
• Prière d’intercession (pour les autres)
• Envoi et bénédiction

Cet ordre suit une logique bien précise et s’inspire des nombreuses lettres que les apôtres ont écrites  
aux différentes Églises de leur époque. Nous commençons le culte en nous rappelons que c’est Dieu 
qui nous a appelé. Cela nous incite à tourner nos regards vers lui pour l’adorer. Seulement, se placer 
sous le regard de Dieu, être dans la présence d’un Dieu parfait, nous confronte à nos propres péchés. 
Nous profitons alors de ce moment pour demander pardon à Dieu et lui consacrer à nouveau nos 
vies. C’est à ce moment que nous rappelons spécifiquement tout l’amour que Dieu a pour nous. Il  
nous pardonne et nous aime d’une manière qui nous dépasse. C’est cet amour de Dieu pour nous qui 
doit  nous motiver dans chacun de nos faits  et  gestes.  De même, c’est  parce que nous sommes 
façonnés par l’amour et le pardon de Dieu que nous pouvons donner avec joie lors de l’offrande et  
écouter le message que Dieu veut nous transmettre dans sa parole. La sainte-cène, les annonces et la  
prière d’intercession sont également des moyens de mettre notre foi en pratique à travers des actes 
concrets. Nous sommes ensuite envoyés dans le monde pour témoigner de l’amour de Dieu.

➢ Question : Comment vivez-vous le culte dans votre Église ? Quelle est votre réaction 
par rapport à cette présentation du déroulé du culte ? Comment est-ce que savoir la 
raison-d’être de ces points essentiels du culte peut vous transformer ?

________________________________________________________________________________

29



Mis à jour le 18/12/25

________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
 

2. Les croyances ou doctrines de l’UNEPREF

Pour ceux qui  désirent  réellement approfondir  la  théologie réformée évangélique,  je  vous 
recommande de lire Les raisons de notre espérance, l’essentiel de la foi réformée en 15 chapitres. 
Cet ouvrage a été écrit par des membres de l’UNEPREF pour expliquer plus simplement et dans les 
mots d’aujourd’hui ce qu’elle croit27.  En ce qui nous concerne,  nous n’allons que survoler très 
brièvement ces quelques croyances particulières à l’UNEPREF. Le but de ce document n’est pas de 
convaincre  mais  simplement  de  présenter  ce  que  nous  croyons  en  tant  qu’Église  réformée 
évangélique  pour  éviter  toute  mauvaise  surprise  par  la  suite  et  pour  vous  aider  à  mieux nous 
connaître.  Si  jamais il  y a  des choses qui  vous choquent,  n’hésitez pas à  en parler  avec votre 
accompagnateur et à lire Les raisons de notre espérance qui sauront répondre à vos questions.

a) L’unité de la Bible

Commençons directement avec notre manière de voir la Bible. Nous l’avons déjà souligné 
plus d’une fois, nous croyons que la Bible est inspirée par Dieu et qu’elle ne contient pas d’erreur. 
Nous désirons donc témoigner de l’unité de la Bible. Dans beaucoup d’Églises, il y a une tendance à 
séparer drastiquement la Bible en deux avec l’Ancien Testament d’un côté et le Nouveau Testament 
de l’autre. Beaucoup ont de la peine à réaliser que le même Dieu est à l’oeuvre dans l’Ancien 
Testament et dans le Nouveau. Si bien que certains en viennent à ne jamais lire l’Ancien Testament, 
si ce n’est les psaumes (et encore, les psaumes imprécatoires sont souvent abandonnés !). En tant 
qu’Églises réformées évangéliques, nous ne pensons pas que ce soit une bonne manière de voir les 
choses. Nous croyons à un dévoilement progressif du plan de Dieu et en l’unité de la Bible. Ainsi, 
Dieu se révèle à Noé, puis à Abraham et à ses descendants, à Moïse et à Israël, etc. Plus on avance 
dans la Bible et plus notre compréhension de Dieu est développée. Dans l’Ancien Testament on 
retrouve des aspects de la sainteté et de l’amour de Dieu qui sont décuplés dans le Nouveau par la 
venue de Jésus et de l’Esprit-Saint. De ce fait, au lieu de voir l’Ancien Testament comme un échec,  
nous le voyons comme les prémices de ce qui est à venir dans le Nouveau et, par la suite, dans le  
paradis.

b) Le baptême et la cène

À ce titre, nous pensons que les enfants de croyants doivent recevoir le baptême28. En effet, 
tout comme les enfants de croyants au temps de l’Ancien Testament étaient intégrés au peuple de 
Dieu et se faisaient circoncire, nous affirmons que Dieu donne cette même place par le baptême aux 
enfants de croyants du Nouveau Testament. Ce point nous heurte souvent parce que, dans notre 

27 Pour plus de détails, n’hésitez pas à lire cette recension : https://evangile21.thegospelcoalition.org/book-review/les-
raisons-de-notre-esperance-lessentiel-de-la-foi-reformee/

28 Nous n’obligeons pas les parents croyants à baptiser leurs enfants mais nous le recommandons fortement. Si vous ne 
croyez pas cela, vous pouvez bien sûr devenir membres de l’Église. Comme nous l’avons dit supra, il suffit simplement 
d’accepter de ne pas en faire un cheval de bataille.

30

https://evangile21.thegospelcoalition.org/book-review/les-raisons-de-notre-esperance-lessentiel-de-la-foi-reformee/
https://evangile21.thegospelcoalition.org/book-review/les-raisons-de-notre-esperance-lessentiel-de-la-foi-reformee/


Mis à jour le 18/12/25

culture  occidentale  et  moderne,  nous  réfléchissons  essentiellement  en  termes  individualistes.  À 
l’époque de la Bible (de l’Ancien et du Nouveau Testament) on réfléchissait plutôt en termes de 
familles, d’alliance et de représentants d’alliance. Lorsque des parents se convertissaient, cela avait  
des répercussions pour toute la famille qui entrait, avec eux, dans l’Église visible pour adorer Dieu 
ensemble et apprendre à lui obéir (Ac 16,31-34). Par la circoncision de l’Ancien Testament, les 
enfants devenaient membres du peuple de Dieu, c’est-à-dire qu’ils entraient dans l’alliance. De 
même aujourd’hui, le baptême fait des enfants membres de l’Église visible. En entrant dans cette 
alliance, les enfants sont responsabilisés et appelés à développer leur relation avec Dieu, qui l’a 
établie.

La sainte-cène, quant à elle, est un autre évènement remarquable de la vie d’Église parce que 
c’est un moment où Dieu se rend présent d’une manière particulière et où il nous rappelle que le 
Christ  est  mort  sur  la  croix  pour  nous.  Nous croyons donc que par  la  sainte-cène nous  avons 
« communion au sang de Christ » et « communion au corps de Christ » (1 Co 10,16). Ainsi, la 
sainte-cène n’est pas qu’un simple symbole, comme nous le pensons souvent, mais bien la surface 
d’une réalité spirituelle beaucoup plus profonde. C’est également pour cela que Paul nous appelle à 
nous examiner nous-mêmes (1 Co 11,28). En prenant la sainte-cène, nous témoignons que nous 
sommes en communion avec l’Église toute entière et que Christ est mort spécifiquement pour nous. 
Si vous n’êtes pas prêts à vivre cela, et que du coup vous n’avez pas été baptisés, le mieux est 
d’attendre et de profiter de ce moment pour réfléchir à là où vous en êtes avec Dieu. En revanche, 
notre Église pratique la « table ouverte », ce qui signifie que l'accès à la table du Seigneur n'est pas 
réservé aux seuls membres de l'Église locale ou à ceux qui ont reçu telle ou telle forme de baptême.

c) La dépravation totale et la souveraineté de Dieu

Dès la première page de la Bible, nous voyons que l’homme a péché et qu’il s’est détourné de  
Dieu (Gn 3). Cette chute n’est pas anodine puisqu’elle touche notre être tout entier (corps et âme).  
Le monde autour de nous le démontre bien puisque nous y trouvons des maladies, la mort, des  
guerres et la destruction. Si toutes ces choses sont graves, elles ne constituent pas, néanmoins, le 
centre  du  problème.  En effet,  la  Bible  nous  dit  que  toutes  ces  choses  sont  arrivées  parce  que 
l’homme s’est détourné de Dieu, si bien qu’il ne reste, par nature, rien de bon en nous. Nous avons 
désespérément besoin de Dieu pour pouvoir  faire  quoi  que ce soit  de juste  et  de bon.  Pour le 
formuler autrement :

Dire que l’homme est entièrement corrompu, signifie qu’il ne reste rien en lui qui soit 
intact,  rien  qui  ne  soit  pas  touché  par  le  péché,  contaminé.  Malgré  cela,  le  péché 
n’atteint  pas  toute  l’intensité  qu’il  pourrait,  de  telle  sorte  que,  même  corrompu, 
l’homme demeure capable, par la grâce de Dieu, de faire un certain bien.29

L’homme est donc marqué par le péché et ne peut rien faire de bon sans l’aide de Dieu (Rm 3,10-
12). C’est ce que l’on appelle la dépravation totale.

De  cela  découle  que  nous  avons  totalement  besoin  de  Dieu  pour  notre  salut.  Les 
réformateurs l’ont attestés en affirmant que nous sommes sauvés par la grâce seule (sola gratia), par 
le moyen de la foi seule (sola fide). Dans sa souveraineté, Dieu choisit de sauver certains et de 
laisser d’autres dans leur péché (Rm 9,14-29). Cela nous choque bien souvent parce que cela entre 
en contradiction avec notre compréhension de Dieu. Il me semble, néanmoins, que nous prenons 
souvent le problème à l’envers. En effet, le mystère ne se trouve pas dans le fait que Dieu ne sauve 
pas tout le monde, parce que l’homme mérite vraiment le jugement pour tout le mal qu’il a fait,  
mais plutôt dans le fait qu’il sauve des pécheurs alors que lui-même n’en avait pas besoin. Ce 

29 Les raisons de notre espérance, op. cit., p. 90, note 16. 

31



Mis à jour le 18/12/25

faisant, Dieu nous témoigne d’un amour immérité et nous appelle à prendre conscience que nous lui  
appartenons ainsi pour toujours.

d) Les autres dons spirituels

Une  question  qui  peut  facilement  diviser  est  celle  des  dons  spirituels.  De  fait,  dans 
l’UNEPREF nous n’avons pas tous le même avis sur la question. En 1993, nous avons écrit une 
déclaration qui fait consensus dans nos milieux30. Nous croyons que Dieu agit comme il le veut et 
qu’il peut très bien agir dans le monde d’une manière particulière en faisant des miracles et des  
choses  qui  nous  dépassent.  Toutefois,  nous  croyons  également  que  Dieu  a  agit  d’une  manière 
particulière lors de la venue de Jésus et de l’établissement de l’Église. Ainsi, nous pensons qu’il n’y 
a  plus  aujourd’hui  de  ministère  de  prophètes  et  d’apôtres  comme il  en  existait  à  l’époque  du 
Nouveau Testament. Dieu continue à parler de manière spécifique à son peuple mais il n’y a plus de 
personne qui peut proclamer avoir reçu la même autorité que Dieu a donné aux prophètes et aux 
apôtres des temps anciens.

La question du parler en langue, quant à elle, est beaucoup plus délicate. Pour reprendre les 
mots de l’UNEPREF : « L’Église ne peut s’édifier que si la révélation biblique est véhiculée par un 
langage clair et accessible à tous (1 Co 14,13). Il est donc préférable d’éviter de pratiquer le « parler  
en langues » dans les rassemblements publics de l’Église (1 Co 14,23) »31. Nous n’allons jamais 
vous interdire de parler ou de prier en langue. Toutefois, il est important que cette pratique ne gêne 
pas les autres membres qui ne croient pas qu’il faille parler en langue ni les nouveaux-venus dans 
l’Église. Comme Paul le rappelle très bien : « Si donc l’Église entière se rassemble, que tous parlent 
en langues, et qu’ils survienne de simples auditeurs ou des non-croyants, ne diront-ils pas que vous 
êtes fous ? Mais si tous prophétisent, et qu’il survienne quelque non-croyant ou simple auditeur, il 
est convaincu par tous, il est jugé par tous ; les secrets de son coeur sont dévoilés. Alors, tombant 
sur la face, il adorera Dieu et publiera que Dieu est réellement au milieu de vous  » (1 Co 14,23-
25).

➢ Question : Il y a-t-il des points qui vous choque dans cette présentation ? Pourquoi ?

________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________

3. L’organisation de l’UNEPREF

Faire partie d’une Église réformée évangélique c’est aussi comprendre que nous ne sommes 
pas seuls à fonctionner de cette manière et, qu’en tant qu’Église locale, nous sommes soumis à 
d’autres personnes. De fait, l’Église locale n’est qu’une parcelle de ce qu’est la vie des Églises 
réformées évangéliques. L’UNEPREF est une union d’une cinquantaines d’Églises qui, en 1938 ont 

30 Cf. https://www.unepref.com/declaration-de-lunepref-sur-les-dons-spirituels-adoptee-au-synode-de-toulouse-en-
1993/

31 Cf. https://www.unepref.com/declaration-de-lunepref-sur-les-dons-spirituels-adoptee-au-synode-de-toulouse-en-
1993/

32

https://www.unepref.com/declaration-de-lunepref-sur-les-dons-spirituels-adoptee-au-synode-de-toulouse-en-1993/
https://www.unepref.com/declaration-de-lunepref-sur-les-dons-spirituels-adoptee-au-synode-de-toulouse-en-1993/
https://www.unepref.com/declaration-de-lunepref-sur-les-dons-spirituels-adoptee-au-synode-de-toulouse-en-1993/
https://www.unepref.com/declaration-de-lunepref-sur-les-dons-spirituels-adoptee-au-synode-de-toulouse-en-1993/


Mis à jour le 18/12/25

décidés  de  former,  à  l’époque,  les  EREI  (Églises  Réformée  Évangéliques  Indépendantes).  La 
plupart  de  ces  Églises  sont  dans  le  sud  de  la  France.  Ensemble,  elles  se  soumettent  à  notre 
Discipline, à notre confession de foi et aux synodes pour avancer. 

L’UNEPREF est structurée de la même manière qu’une grande association. On y retrouve 
une sorte de bureau (la commission permanente), un groupe qui gère les finances (la commission 
des finances),  un groupe qui s’occupe du recrutement et  du soin des pasteurs (commission des 
ministères), un groupe qui s’occupe de l’édification des Églises sur le plan national et de la jeunesse 
(la  coordination  édification),  un  groupe  qui  s’occupe  d’encourager  et  coordonner  les  actions 
missionnaires  (coordination  mission)  et  un  groupe  qui  cherche  à  susciter  des  vocations  et  à 
dynamiser la dynamique sectorielle (coordination vocation). En plus de cela, certains sont mandatés 
pour s’occuper de la jeunesse, des affaires administratives et de la comptabilité. Chaque année, nous 
nous retrouvons dans une sorte de grande assemblée générale qui s’appelle un synode. Ces synodes 
sont ouverts à tous mais seuls les pasteurs en paroisse et les personnes désignées par les Églises 
peuvent y voter. Des décisions y sont votées, qu’elles soient administratives ou théologiques, et 
nous sommes tous appelés à les respecter et à les vivre dans nos Églises locales.

➢ Question : Aviez-vous déjà entendu parlé de l’UNEPREF ? Qu’est-ce que ce mot 
vous évoque ? Il y a-t-il des choses qui vous questionne ou qui vous interpelle dans 
cette courte présentation ?

________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________
________________________________________________________________________________

4. Présentation de l’Église locale

Dans cette section, je vous invite à discuter avec votre accompagnateur de votre Église locale. 
Voilà une série de question (non exhaustive) pour vous aider à y réfléchir :

• Comment a été créée l’Église ?
• Qui en sont les responsables ? Que font-ils chacun ?
• Quelles sont les différentes activités d’Église dans lesquelles je pourrais m’impliquer ?
• Quel est le projet d’Église et sa vision ? Comment s’y impliquer ?
• …

N’hésitez pas à poser d’autres questions par la suite pour apprendre à mieux comprendre l’Église et  
pour vous y impliquer selon vos dons.

33



Mis à jour le 18/12/25

Conclusion

Cette formation est maintenant terminée ! Nous vous remercions grandement d’avoir eu le 
courage de la vivre jusqu’à la fin. N’oubliez pas que la vie chrétienne est un parcours qui dure toute  
votre vie. Jésus est là sur le chemin avec vous et vous permettra de tenir ferme dans la foi. C’est en  
lui que vous puiserez votre force.

Dieu vous bénisse et vous garde sur ce chemin de la vie chrétienne.

34

Prenez maintenant quelques instants dans la prière pour remercier Dieu de tout ce qu’il vous 
a appris durant cette formation. Demandez-lui la force pour continuer à aller de l’avant.



Mis à jour le 18/12/25

Annexe

I. Exemple de Graphique sur le cheminement d’une vie spirituelle

35

Expériences 
positives

Expériences 
négatives

Aujourd’huiNaissance 2 ans 4 6 8 10 12 14 16 18 20 22 24 26 28 30

École 
chrétienne Entrée 

dans 
l’école 
publique

Rejet de la foi et 
addictions

Scouts

Confirmation

mentor

Lassitude et incertitude 
dans l’avenir



Mis à jour le 18/12/25

II. Votre chemin spirituel

36

Expériences 
positives

Expériences 
négatives

Naissance Aujourd’hui



Mis à jour le 18/12/25

III. Pour une gestion équilibrée des dons de Dieu

Comment  j’utilise/vis  avec 
ces choses actuellement

Comment j’utiliserais/vivrais avec 
ces choses si j’avais conscience 
qu’elles appartenaient à Dieu

Mon temps

Mon argent

Mon époux/épouse

Mes enfants

Mes parents

Mes frères/sœurs

Mes amis

Mon corps

Ma maison

37



Mis à jour le 18/12/25

Ma voiture

Mon Église

Mes dons/capacités

Mon Dieu

Mon 
éducation/diplôme/statut 
social

Mon vécu/histoire

38



Mis à jour le 18/12/25

IV. Exemple d’engagement de baptême d’adulte ou de confirmation

Cher(e) N… N…, Dieu t’a appelé(e) à le servir et que tu as répondu à son appel, je t’exhorte 
maintenant à t’engager devant Dieu et devant l’Église, ici réunie, à vivre une vie sous son regard.

Formule active (accent mis sur l’engagement 
personnel)

À travers le baptême/cette confirmation, je veux 
confesser mes péchés et m'en repentir, mettre ma 
confiance  et  mon  espérance  de  vie  éternelle 
dans la bonté et dans la grâce de Dieu. Il me 
pardonne et me déclare juste à cause de la vie 
sans  péché  de  Jésus-Christ,  de  sa  mort 
expiatoire et de sa résurrection triomphante.

J'ai  reconnu  Jésus-Christ  comme  le  Fils  de 
Dieu, je l'ai personnellement reçu comme mon 
Sauveur et je me suis engagé(e) envers lui avec 
reconnaissance comme à mon Sauveur et mon 
Maître.

Je  m'efforcerai  de  mener  une  vie  chrétienne 
intègre pour la  gloire  de Dieu en mettant  ma 
confiance en l'Esprit-Saint, en cherchant à obéir 
à  la  Parole  inspirée  de  Dieu  dans  tous  les 
domaines de ma vie.

Je  chercherai  à  être  fidèle  à  Jésus-Christ 
comme membre de l'église locale, dans la prière 
et l'étude de la Bible, par ma présence régulière 
au culte, par un clair engagement envers mon 
Sauveur et Seigneur et une disponibilité fidèle 
de mon temps, de mes talents, de mon argent.

C’est ce à quoi je m’engage par le baptême/à 
travers cette confirmation, que Dieu me vienne 
en aide.

Celui qui t’a appelé est fidèle, il sera ton soutien 
pas après pas. Tu peux compter sur lui.

Formule passive (accent mis sur l’acceptation 
de l’Église)

Q. Veux-tu confesser tes péchés et t'en repentir, 
mettre  ta  confiance  et  ton  espérance  de  vie 
éternelle dans la bonté et dans la grâce de Dieu ? 
Sais-tu  qu’il  te  pardonne et  te  déclare  juste  à 
cause de la vie sans péché de Jésus-Christ, de sa 
mort  expiatoire  et  de  sa  résurrection 
triomphante ?

R. Oui, je veux m’éloigner du péché parce que 
je  sais  qu’il  me  purifie  entièrement  par  son 
sang.

Q. As-tu reconnu Jésus-Christ comme le Fils de 
Dieu ? L'as-tu personnellement reçu comme ton 
Sauveur  et  t’es-tu  engagé(e)  envers  lui  avec 
reconnaissance  comme  à  ton  Sauveur  et  ton 
Maître ?

R. Oui, il est mon sauveur et Seigneur !

Q.  Enfin,  t'efforceras-tu  de  mener  une  vie 
chrétienne  intègre  pour  la  gloire  de  Dieu  en 
mettant  ta  confiance  en  l'Esprit-Saint  et  en 
cherchant à obéir à la Parole inspirée de Dieu 
dans tous les domaines de ta vie ? Chercheras-tu 
à être fidèle à Jésus-Christ comme membre de 
l'église  locale,  dans  la  prière  et  l'étude  de  la 
Bible, par ta présence régulière au culte, par un 
clair  engagement  envers  ton  Sauveur  et 
Seigneur  et  une  disponibilité  fidèle  de  ton 
temps, de tes talents, de ton argent ?

R. Oui,  c’est  ce  à  quoi  je  m’engage  par  le 
baptême/à travers cette confirmation, que Dieu 
me vienne en aide.

Celui qui t’a appelé est fidèle, il sera ton soutien 
pas après pas. Tu peux compter sur lui.

39



Mis à jour le 18/12/25

Engagement  de  l’Église : Vous  tous  qui  êtes  présents  ce  matin,  je  vous  prends  à  témoin  de 
l’engagement de N… N… ; il/elle veut recevoir le signe de l’Alliance ; il/elle veut marcher avec 
nous à la suite du Christ. En tant que corps de Jésus-Christ, vous représentez ici l’Église universelle. 
En son nom, vous engagez-vous à  accueillir  N… N… comme un chrétien responsable,  à  le/la 
guider, l’encourager dans sa participation à la vie de l’Église ici ou là-bas, lui faisant de la place et 
accueillant le nouveau qu’il/elle apportera tout en transmettant ce que nous avons reçu de Dieu ? 
Chercherez-vous ensemble à discerner les dons que Dieu lui a faits en veillant à ne pas en priver 
l’Église ? Vous engagez-vous à cultiver avec lui/elle des relations fraternelles vraies et d’être des 
témoins fidèles de la grâce de Jésus auprès de lui/elle ?
Réponse de l’Assemblée : oui, nous le ferons par la grâce de Dieu. 

40


