‘_.s\\\‘?.\ iy I Wiy
% UE MS,
CATR |

VIVRE EN
DISCIPLES DE
JESUS-CHRIST

4



;\‘_\'i.*-" Wi \a' l! It 7 7y
&\a ESt AR

7

s

[y
-

Vivre en disciples de Jésus-Christ

Table des matieres

Introduction

«Prendre sa croix », une exigence ou une grace ?

Le but: aimer Dieu, aimer son prochain (vraiment!)

La justice du Christ, la lucidité personnelle et I’humilité

La lecture biblique : devenir acteurs dans I’histoire de Dieu
La pricre : apprendre a demeurer en Christ

La vie chrétienne : combat spirituel et transformation en 1’image du Christ
L’amour du prochain et I’écoute de 1’autre

La concentration dans un monde de distractions

9. La pureté sexuelle et les addictions

10. La vie de disciple et les relations au sein de I’Eglise

11. Générosité et service

12. Les dons de I’Esprit et le fruit de I’Esprit

13. L’accueil et I’hospitalité

14. Le témoignage des artisans de paix dans un monde polarisé
15. La souffrance, la persévérance et I’espérance

PN W=


Lucas COBB


,\‘\"‘“H I 457

i K\UIJ‘“\ g

N
o

Vivre en disciples de Jésus-Christ

Introduction

Dans les évangiles, Jésus appelle ceux qui I’entendent a €tre ses disciples. Mais que veut
dire cela? Qu’est-ce que cela implique pratiquement? La présente formation cherche a aider
chacun a mieux saisir, mais aussi @ mieux vivre, cette réalité de disciples.

D’une certaine fagon, étre disciple de Jésus requiert toujours la méme démarche de foi et
d’obéissance, quelle que soit I’époque ou 1’on vit. Toutefois, les situations changent. Nous
sommes confrontés aujourd’hui a certains défis qui ne ressemblent pas a celles des autres
générations. La formation Vivre en disciples de Jésus-Christ tente de tenir compte de cette
double réalité: d’une part, mieux percevoir ce que voulait dire étre disciple au 1* siecle de
notre ¢re et qui reste valable a travers les siecles et, d’autre part, €tre attentif aux
circonstances avec lesquelles nous sommes aux prises aujourd’hui dans un monde qui change.

Présentation générale
Tous les chapitres de cette formation ont un format identique :

* Chaque chapitre s’ouvre par un résumé de ce qui va étre développé. Il fournit ainsi une premiére
entrée en matiére.

* Vient ensuite une premiére partie ou chacun travaillera sur le texte biblique en réfléchissant a partir
de plusieurs questions posées. Il est important de noter par écrit tes réponses de fagon a pouvoir les
partager ensuite avec le groupe. Cela peut se faire en imprimant les chapitres et en mettant les
réponses a la main ou en les écrivant dans un cahier ou dans ton ordinateur.

* Une deuxiéme partie reprendra ces textes bibliques et donnera des explications sur leur sens et,
souvent, sur le contexte précis ou les raisons qui ont pu conduire 1’auteur biblique a s’exprimer
comme il le fait. Dans cette partie, des questions d’application générale seront également abordées.

La troisiéme partie posera des questions d’application: comment le message biblique touche-t-il ma
vie? Ou m’appelle-t-il a envisager des changements ? Cette partie, avec la précédente, forme d’une
certaine fagon le coeur de la formation. Comme pour la premiére partie, il est important de noter tes
réponses par écrit. Cette section peut toucher a des attitudes ou comportements trés personnels.
Peut-étre y aura-t-il des choses que tu ne voudras pas partager avec le groupe. Note-les néanmoins
pour toi-méme et comme un rappel personnel des attitudes, comportements ou autre sur lesquels tu
reconnais le besoin de travailler.

* Une quatriéme partie se concentrera sur le témoignage. Il visera a éviter qu’une formation sur la vie
de disciple se limite a une simple réflexion personnelle. Le disciple est un témoin et cette partie
cherche a aider chacune, chacun dans ce domaine.

O N.B.: Comme cette partie propose souvent des activités précises, il est fortement conseillé de
commencer par elle, avant méme de travailleur les trois premieres parties. Ce sera le cas,
notamment, a partir de la lecon 7. S’y prendre a ’avance permettra de disposer de suffisamment
de temps durant la semaine pour une mise en pratique suffisamment préparée’.

1. Les éléments de cette section s’inspire trés largement d’une formation de disciples en anglais intitulée Life
on Life. Le tableau comparatif en deux colonnes au chapitre trois, lui, est tiré d’une autre formation, intitulé
Sonship.


Lucas COBB


5

* Enfin, une partie conclusive terminera chaque module. Il résumera le contenu et proposera des
perspectives plus larges par rapport a la vie de disciple. Il finira chaque fois par une priére que ’on
pourra s’approprier et qui pourra aussi étre un modéle pour des priéres plus personnelles.

Chaque module demande environ quatre ou cinq heures de préparation (sans compter les
rencontres). Il est conseillé d’espacer le travail en prenant une partie par jour, par exemple.

* Suggestion: Les versets bibliques et les questions des deux premieres parties de chaque
lecon peuvent également se faire dans le cadre du culte personnel.

Il est prévu qu’au cours de la formation, I’instructeur se trouve seul a seul avec chaque
participant. La fréquence sera a déterminer en fonction de la disponibilité¢ de chacun mais peut
étre de I’ordre d’une a trois fois en cours de formation, plus un bilan en fin de formation.

Si les disponibilités des uns et des autres le permettent, chaque formation s’achévera par
une journée de retraite organisée autour de la priere, de la réflexion personnelle et du partage.
Les détails pour cette retraite seront fixés en cours de formation.

Les rencontres

Les rencontres auront lieu sur Zoom et devraient durer une heure et trois quarts environ.
Elles permettront de poser des questions sur le contenu ou les implications du module mais
surtout de partager ce qu'on y a compris, 1a ou il y a eu des encouragements, des
interrogations ou des problemes dans 1’appropriation personnelle du contenu. Chaque
rencontre aura un moment ou nous remettrons a Dieu ce que nous aurons partagé et prierons
les uns pour les autres. Quelques regles simples mais importantes sont proposées pour ces
temps de discussion:

* La confidentialité: Le matériel des chapitres peut toucher a des difficultés ou a des points
trés personnels. Les rencontres fourniront un espace pour en parler librement, dans une
attitude d’accueil les uns vis-a-vis des autres. Il est nécessaire de garder ici un sain
équilibre: il ne s’agit pas d’obliger quiconque a divulguer ses réflexions alors qu’on ne se
sent pas a I’aise d’en parler. En méme temps, la transparence est clé: ce que 1’on retirera de
la formation sera directement proportionnel au degré auquel on est prét a partager ce qu’on
vit. Ces rencontres sont essentielles a la formation. Il importe donc, pour sauvegarder le
cadre de transparence et de confiance, de respecter une stricte confidentialité. Ce qui sera
dit dans le cadre des discussions ne doit en aucun cas étre répété en dehors du groupe.

* Respect les uns des autres: tout groupement chrétien, quel qu’il soit, rassemble des
personnes qui sont a différents stades de leur cheminement spirituel. Cependant, malgré des
évolutions différenciées, un présupposé de base est que tous les membres du groupe sont
freres et sceurs en Jésus-Christ. Il s’agira donc de se parler les uns aux autres avec respect, y
compris lorsqu’on avance un autre avis ou que ’on exprime un désaccord. Cela implique
aussi étre a I’écoute les uns des autres.

* Des désaccords profonds : Une formation de disciples peut encore réunir des personnes qui
ont des convictions fort différentes. Ces différences peuvent s’exprimer mais notre
responsabilité les uns envers les autres devant Dieu nous engage a tenir compte du
cheminement des autres personnes dans le groupe, a ne pas les heurter ni a les scandaliser.

L’engagement

Il est vital que chacun prenne au sérieux la préparation du matériel et les rencontres
hebdomadaires. Le privilége d’un tel groupe est de pouvoir cheminer ensemble, d’étre des
encouragements les uns pour les autres et de se stimuler réciproquement dans la

A\ AL I 57,

\alu‘sl S;\’;V'


Lucas COBB


& \"‘uﬂi I 57

) S ':“ KULSI AR

compréhension de 1’Ecriture et de la vie de disciple. Cela implique que 1’on participe fidéle-
ment aux rencontres prévues.

o

Bien sir, il peut y avoir des cas de force majeurs ou les circonstances rendent quasi
impossible la participation a une rencontre. Dans ce cas, I’instructeur tachera de trouver un
moment pour discuter de la legon seul a seul avec la personne qui n’a pas pu y assister.

% %k ok

C’est ma priere que cette formation puisse aider chaque participant, non seulement a
découvrir ou @ mieux comprendre ce qui est impliqué dans 1’appel a suivre Jésus-Christ et a
étre réellement son disciple, mais encore a vivre plus concrétement cette grace d’appartenir a
celui qui s’est donné pour nous, qui nous fait vivre de sa vie et nous donne une espérance
inébranlable !


Lucas COBB


e Lad  RTTREA

JIISE

.g
5 ?!h

Vivre en disciples de Jésus-Christ

Ch. 1: «Prendre sa croix», une exigence ou une grace?

En bref

Dans les évangiles, Jésus appelle ses disciples a se charger de leur croix, a renoncer a eux-
mémes et a le suivre. En devenant disciples, nous reconnaissons Jésus-Christ comme
«Seigneur» et « Sauveur», celui qui nous donne sa vie et qui, du méme coup, devient aussi
notre maitre. Notre vie appartient désormais a Jésus-Christ. Etre disciples de Jésus implique
donc une exigence totale. En méme temps, nous trouvons en Christ — et en lui seul — le salut:
la réconciliation et la communion avec Dieu, le sens de notre existence, la possibilité de vivre
autrement et une espérance inébranlable pour I’avenir.

L. Lire et méditer les passages suivants

a) Mc 8,27-31
Pourquoi penses-tu que Jésus défend a ses disciples de dire aux autres qu’il est le Christ?

Quel lien y a-t-il entre la confession de Pierre au sujet du statut messianique de Jésus et le v.
317

b) Mc 8,34-38

Quel est le lien entre les versets 34-38 et les v. 27-31 ? Dans quelle mesure ceux-ci fondent-ils
ceux-1a?

Que veut dire «renoncer a soi» et «se charger de sa croix » dans ces versets ?



Lucas COBB


,\\3'*1! ¥ sl ivy

UIM\ '\

' »

6

Jésus parle d’une «perte» mais aussi d’un « gain». Dans la logique du passage peut-on avoir
I’un sans en méme temps en avoir ’autre ? Les deux perspectives se valent-elles ou I’une est-
elle plus forte que I’autre ? Expliquer.

Qui est concerné par ces versets ? Est-il 1égitime de distinguer entre des disciples de Jésus qui
seraient visés plus spécifiquement par ces instructions et d’autres disciples qui ne le seraient
pas ? Pourquoi ou pourquoi pas ?

¢) Rm 14,7-9; 1 Co 6,19-20
Comment comprendre étre «au Seigneur » ? Quelles implications découlent du fait qu’en étant

au Seigneur, nous ne vivons plus pour nous-mémes ? Ces implications sont-elles négatives ?
Positives ? Ou les deux ?

Que veut dire concretement, en 1 Co 6,20, «avoir été racheté a grand prix» ? Quand ce
«rachaty» a-t-il eu lieu?

Quelles implications, dans ces versets, I’apotre Paul tire-t-il de ce «rachat» ? Y en a-t-il
d’autres ? Si oui, lesquelles ?



Lucas COBB


2. Commentaire et réflexions

Une situation historique particuliere

La confession de Pierre que Jésus est «le
Christ» vient a un moment charniere des
Evangiles. Depuis un certain temps, les dis-
ciples suivent Jésus dans ses déplacements.
Ils ont entendu son enseignement et ils ont
vu, non seulement ses actes miraculeux de
guérison et exorcismes, mais encore sa
compassion et son amour pour les gens. Les
bruits a son sujet vont bon train.

En disant «tu es le Christ» (ou le messie,
celui qui regoit I’onction pour étre roi), Pierre
exprime une vive attente chez le peuple de
Dieu. Malgré des périodes d’accalmie, Israél
¢tait depuis plusieurs siecles sous la domina-
tion des non-juifs qui I’opprimaient et 1’ex-
ploitaient économiquement. A 1’époque de
Jésus, ’empire romain, le dernier dans une
longue liste d’oppresseurs militaires et étati-
ques, occupait le pays. De nombreux Juifs
aspiraient donc a la venue d’un roi descen-
dant de David — un «messie», oint par Dieu —
qui libérerait le peuple et lui redonnerait sa
gloire d’autrefois. Dans ce contexte, dire «tu
es le Christ» revient a affirmer: «Tu es celui
qui va libérer Israél de cette situation humi-
liante et le remettre a la téte des nations». Il
ne faut pas s’étonner que, sans démentir ce
que Pierre vient de dire, Jésus interdit a ses
disciples de le répéter autour d’eux; en
présence de la machine militaire de Rome,
une telle confession était dangereuse !

Mais dire simplement que Jésus était «le
messie» risquait aussi de passer a coté d’une
vérité essentielle: Jésus savait que le prob-
léme le plus profond chez le peuple de Dieu
n’était pas 1I’occupation d’une région géogra-
phique par un pouvoir paien, ni méme 1’ex-
ploitation économique par un pays oppres-
seur; c’était la communion brisée entre le
Créateur et sa créature. Le vrai ennemi du
peuple n’était pas Rome ou une quelconque
puissance militaire mais la volonté¢ des
humains de vivre pour eux-mémes et non
pour Dieu. Jésus savait aussi que la vraie
solution ne consistait pas a prendre les armes
et a organiser une résistance militaire, mais a
endosser lui-méme la haine des ennemis (les

O \"‘uﬂi I 57

)
,‘x

o

principaux sacrificateurs et scribes) et a la
dépasser par un comportement d’amour; plus
encore, il s’agissait prendre sur lui le poids du
jugement divin a cause de la révolte de
I’homme contre Dieu depuis le début de I’his-
toire. Jésus devait montrer que les tensions
entre les humains se résolvent, non par des
bras de fer constants dans I’espoir d’imposer
la domination ou de s’en libérer mais dans le
refus, précisément, de s’accrocher a des
choses qui n’ont qu’une valeur transitoire — le
nationalisme ou le bien-étre économique, par
exemple — et de s’attacher a Dieu: I’impor-
tant est, en définitive, de s’attacher a celui qui
donne les cadeaux plus qu’aux cadeaux eux-
mémes. Bref, Jésus devait montrer par sa
propre vie que le sens de I’existence se
trouve, non dans une vie vécue pour soi, mais
dans le don de soi a Dieu et pour le bien
d’autrui. C’est pourquoi, a partir de cette
confession, Jésus «commeng¢a a montrer»
que sa messianité aurait une autre finalité que
I’autonomie nationale et qu’elle se devait
consolider autrement que par le pouvoir et la
violence.

Or, du fait que Jésus définit la messianité
de cette maniere-la, il s’ensuit que ses discip-
les, ceux qui vont former le «peuple mes-
sianique» — c’est-a-dire la communauté de
celles et ceux qui marcheront a la suite du
Christ — devront se définir en conséquence.
C’est pourquoi les v. 34-38 suivent directe-
ment la confession de Pierre: les disciples de
Jesus devront marcher dans les traces de leur
maitre. Un chretien, dit Jésus, devra renoncer
a une vie pour soi, puisqu’il suit /e Christ qui
renonce a sa vie pour le bien et le salut des
autres. C’est cela, «se charger de sa croix»:
rejeter une existence ou 1’on tourne autour de
soi, de ses propres projets, ambitions et
plaisirs.

Perdre ou gagner?

Ces versets posent une question importan-
te: renoncer a soi, est-ce vraiment une perte ?
On serait tenté de dire oui. Mais est-ce vrai?
Jésus précise que « quiconque... voudra sau-
ver sa vie la perdra, mais quiconque perdra

(A g\a IJ

l\l \ “s‘-


Lucas COBB


sa vie a cause de moi et de 1’Evangile la
sauvera» (Mc 8,35). D’apres Jésus, perte et
salut vont de pair. Une illustration peut aider
a comprendre cela. J’ai un ami qui boit deux
a trois canettes par jour d’une boisson dont
les études soulignent les conséquences néfas-
tes pour la santé. En consommer réguli¢re-
ment, c’est s’empoisonner a petite dose.
Pourtant, chaque fois que je le lui fais remar-
quer, cette personne me répond: «Je sais que
ce n’est pas bien, je sais que cela peut créer
de graves problémes de santé... mais j’aime
trop le golt!». Renoncer a cette boisson,
toxique mais agréable, serait pour cet ami une
vraie perte. Pourtant, combien gagnerait-il au
niveau de sa santé, de son espérance de vie et
méme de son état général s’il décidait d’arré-
ter d’en prendre une bonne fois pour toutes !
Le gain serait infiniment supérieur a la perte.

Il n’en est pas autrement du renoncement a
une vie pour soi. Jésus le précise a travers
deux questions: « Quel avantage [’homme a-
t-il a gagner le monde entier, s’il le paie de sa
vie ? Que pourrait donner I’homme qui ait la
valeur de sa vie? » (v. 36-37, TOB). Ce que
I’on perdra en suivant dans les traces de Jésus
n’est rien en comparaison a ce que l’on y
gagnera: une vie telle que Dieu la voulait
lorsqu’il nous a créés et qui perdurera jusque
dans I’éternité' !

I1 faut aussi noter de qui il est question ici.
Jésus parle en termes généraux: «Si quel-
qu’un veut venir aprés moi» (v. 34); «qui-
conque voudra sauver sa viey, «quiconque
perdra sa vie a cause de moi et de I’Evan-
gile» (v. 35); «quiconque aura honte de moi
et de mes paroles» (v. 38). Ces exhortations
ne se limitent pas a une certaine classe de
disciples, a une ¢élite soumise a des regles qui
ne s’appliqueraient pas aux autres, lesquels
seraient simplement «chrétiens». Non, Jésus

1. Certaines versions traduisent le mot grec aux v.
36-37 par «amey, plutdt que par «vie». Toutefois,
dans le contexte des Evangiles, psyché désigne bien ici
la vie humaine dans ce qu’elle a de plus essentiel.
C’est la personne elle-méme. A quoi sert-il de gagner
le monde entier, dit Jésus, si en conséquence notre
existence tout entiére, tout ce que nous sommes, fait
naufrage ?

5

parle a toute personne qui se réclame de lui.
Cela vaut d’ailleurs pour la perte mais aussi
pour le gain!

Appartenir a celui qui est Seigneur

Un des titres les plus fréquents pour parler
de Jésus-Christ dans le Nouveau Testament
est «Seigneur». De nos jours, I’expression
s’emploie rarement en dehors de 1’Eglise. 11
existe peu de situations, en Occident en tout
cas, ou quelqu’un agit réellement comme un
seigneur. Dans le monde de la Bible, ce mot
avait le sens de «maitre»; on I’employait
couramment pour parler de quelqu’un qui
avait des serviteurs et des esclaves. Faisons
un effort d’imagination pour nous replacer
dans une telle situation: dire que quelqu’un
est notre «seigneur » reviendrait a reconnaitre
qu’on lui appartient, que notre vie est a sa
disposition, que c’était lui qui détermine nos
activités, nos priorités et ambitions. Nous lui
devrions alors obéissance, et une écoute
attentive a sa volonté dans tous les domaines
de la vie. Bref, notre vie appartiendrait, non a
nous-mémes mais a notre maitre.

C’est précisément ce que Paul dit en
Romains 14 et 1 Corinthiens 6, en parlant de
notre appartenance au Christ: «Si nous vi-
vons, nous vivons pour le Seigneur [...]. Nous
sommes au Seigneur» (Rm 14,8); «vous
n’étes pas a vous-mémes » (1 Co 6,19). Dire
que Jésus-Christ est Seigneur, ¢’est reconnai-
tre que nous avons ¢été dessaisis de notre vie,
avec tout ce que cela implique pour nos
activités, nos priorités, nos ambitions, notre
obéissance. Dans le contexte de 1 Corin-
thiens, Paul rappelle cet enseignement face
aux membres de I’Eglise qui prétendaient que
leur liberté chrétienne autorisait méme des
rapports sexuels avec des prostituées. L apot-
re affirme, au contraire, que nos corps, tout
comme le reste de notre existence, ne nous
appartiennent plus! Ils appartiennent désor-
mais au Seigneur. L’obéissance exige donc —
entre autres — une pureté jusque dans le
domaine des rapports intimes.

Mais ce passage nous montre autre chose
encore. Paul affirme au v. 20: « Vous avez été
rachetés a grand prix ». Jésus est mort sur la

Ayt kg

\alu‘sl S;\’;V'


Lucas COBB


croix, dit-il, il a pris sur lui le jugement que
les Corinthiens — et nous! — méritaient. En
ressuscitant des morts et en donnant I’Esprit,
il nous a libérés de 1’esclavage du péché.
Mais il faut le noter: dans I’antiquité, celui
qui «rachetait» quelqu’un au marché d’escla-
ves le faisait pour que cette personne, qui
jusque-la était I’esclave d’un autre, lui appar-
tienne désormais.

Nous appartenons toujours a quelqu’un.
Notre «maitre» peut étre des forces spirituel-
les qui veulent nous détruire (Satan). Il peut
étre des substances ou habitudes addictives
qui nous détruisent, ou une existence désaxée
parce que vécue pour soi plutét que pour étre
un reflet du caractére de Dieu. Ou notre
maitre peut étre Jésus-Christ. Mais nous
appartenons toujours a quelqu’un ou quelque
chose: « Ne savez-vous pas, dit Paul, que si
vous vous livrez a quelqu’un comme esclaves
pour lui obéir, vous étes esclaves de celui a
qui vous obéissez, soit du péché qui conduit a
la mort, soit de l’obéissance qui conduit a la
Justice? » (v. 16). En réalité, en vivant pour
nous-mémes, nous ne sommes pas libres;
nous sommes, au contraire, asservis a notre
propre égoisme. Mais Paul rappelle aussi que
les chrétiens autrefois asservis au péché sont
maintenant soumis a un autre maitre, bien-
veillant celui-ci, a savoir le Christ: « Mais
grdce a Dieu, apres avoir été esclaves du
péché, vous avez obéi de ceeur a la regle de
doctrine qui vous a été transmise. Libérés du
péché, vous étes devenus esclaves de la
Justice» (v. 17-18).

Appartenir au Christ, une exigence et une
grace!

Tout ce que nous venons de dire pourrait
donner I'impression qu’appartenir au Christ
est avant tout négatif. Il est vrai que cette ap-
partenance implique une entieére disponibilité
au maitre. Mais cette exigence se comprend,
et doit se comprendre, comme une face d’une
piece de monnaie: 1’autre face est qu’appar-
tenir au Christ nous fait accéder a une vie
réconciliée avec celui qui nous a créés (2 Co
5,17-20), a la communion avec le Dieu de
I’univers. C’est «la vie éternelle», la vie au

5

sens le plus profond et le plus satisfaisant qui
soit: «La vie éternelle, dit Jésus, c’est qu’ils
te connaissent, toi le seul vrai Dieu, et celui
que tu as envoyé¢, Jésus Christy (Jn 17,3).
Appartenir au Christ, ce n’est rien d’autre que
d’étre placés sur le chemin qui conduit au
salut — a une existence orientée vers I’amour,
la joie et le bonheur, aujourd’hui déja, et
encore dans I’éternité, dans ce que la Bible
appelle «le royaume éternel »”.

Une derniére précision : dans 1’antiquité, les
serviteurs et esclaves appartenaient a leur
«seigneur». Cela impliquait une obéissance
de chaque instant. Mais cette relation n’était
pas a sens unique. Le maitre avait lui aussi
des responsabilités vis-a-vis de ses esclaves:
les nourrir, les loger, en prendre soin, veiller
a leur bien-étre. Tous les seigneurs humains
ne s’acquittaient pas de cette responsabilité
avec le méme degré de sérieux. Mais la Bible
montre que celui qui est devenu notre
Seigneur, par le don de sa propre vie, est
aussi celui qui protége et prend soin infaillib-
lement des siens. Il nous donne ce dont nous
avons besoin pour aujourd’hui et fait la
promesse de nous garder fidélement jusqu’au
bout du chemin: «Je leur donne la vie éter-
nelle [dit Jésus],; [mes brebis] ne périront
jamais, et personne ne les arrachera de ma
main. Mon Pere, qui me les a données, est
plus grand que tous; et personne ne peut les
arracher de la main du Pere. Moi et le Pere,
nous sommes un!» (Jn 10,28-30).

2. Pour une belle description de cette situation finale,
voir Ap 21,1-4.

Ayt kg

\alu‘sl S;\’;V'


Lucas COBB


,\3' WL BTN

SIN
10 * *&\UIJ \‘

3. Questions d’application

a) Jésus nous invite a renoncer a nous-mémes et a nous charger de notre croix, ¢’est-a-dire a
«mourir» a nos ambitions personnelles (ou culturelles, ou autres). Quels sont les domaines de
ma vie, les attitudes ou comportements qui sont particuliérement concernés par cette
exhortation ?

b) Quels sont les domaines ot moi (ou le milieu d’Eglise auquel j’appartiens), je peux étre
tenté de substituer a une vie d’humilité et de service en faveur des autres un désir de « gloire »,
de pouvoir ou de renommée, de mise en avant de soi ? Quelles sont des choses spécifiques
que je peux faire pratiquement pour me conformer davantage a une vie de disciple telle que
Jésus la définit en Marc 8 ?

¢) Est-ce que j’ai plus tendance a regarder la vie de disciple comme une «perte» ou comme
un « gain» ? Ou est-ce que j’ai tendance a mettre le curseur ? Si insister sur I’une de ces
perspectives aux dépens de 1’autre représente un déséquilibre, comment est-ce que je peux
évoluer vers un plus grand équilibre dans ma pensée, dans mes attitudes et mes propos ? Sois
spécifique.

d) Quels sont les domaines ou il m’est difficile de reconnaitre la seigneurie du Christ? Noter
deux ou trois choses, aussi bien dans le domaine des idées (ou de I’enseignement) que dans
celui des actes ou choix de vie, etc.


Lucas COBB


11 IR

e) Ou sont les domaines ou j’ai peur que Dieu ne veuille ou ne puisse prendre soin de moi ?



Lucas COBB


,\3'*1! 7]

' »

12

4. Pour passer a la pratique

Appartenir a Jésus-Christ signifie aussi entrer dans sa mission. En Jean 12, nous voyons un
¢change intéressant entre Jésus et ses disciples, quelques jours seulement avant que Jésus soit
livré et crucifié:

* Quelques Grecs se trouvaient parmi ceux qui étaient montés a Jérusalem pour adorer Dieu pen-
dant la féte. *' Ils s’approchérent de Philippe, qui était de Bethsaida en Galilée, et lui demandérent :
“‘Maitre, nous voudrions voir Jésus’. > Philippe alla le dire & André, puis tous deux allérent prévenir
Jésus. » Jésus leur répondit: ‘L heure est venue ou le fils d’homme va étre élevé en gloire. ** Oui, je
vous le déclare, c’est la vérité: a moins qu’un grain de blé ne tombe en terre et ne meure, il ne reste
qu’un simple grain. Mais s’il meurt, il produit beaucoup de fruits. > Celui qui aime sa vie la perd,
mais celui qui ne tient pas a sa vie dans ce monde la gardera pour la vie éternelle. ** Si quelqu’un
veut me servir, qu’il me suive... (Jn 12,20-26, NFC).

La mention des «Grecs», c’est-a-dire des non-juifs, au début de ce passage n’a rien d’un
hasard. Les paiens qui, jusque-la, ne connaissaient pas Dieu et n’étaient pas intégrés a son
peuple sont sur le point d’entrer dans le salut! Cependant, pour que cela devienne une réalité,
il faut que Jésus, «le Fils de I’homme» soit «élevéy... sur une croix romaine. Entre la vie de
Jésus et 1’accomplissement de sa mission se dresse la croix. Paradoxalement, cette
«€lévation» sera aussi la glorification de Jésus, car c’est alors que, par le don de sa vie, le
salut s’étendra aux nations. Du fait que, le vendredi saint, le grain tombe en terre et meurt, il
portera un fruit abondant, la rédemption d’hommes, de femmes, de familles «de toute tribu,
de toute langue, de tout peuple et de toute nation » (Ap 5,9).

Toutefois, les v. 25-26 prennent une tournure inattendue. En effet, il devient apparent que
Jésus ne parle pas de lui-méme seulement mais aussi de ses disciples! Le grain qui tombe en
terre, meurt et porte du fruit, ¢’est aussi celui qui le suit! Dans le contexte de ce chapitre, cela
veut dire le suivre en entrant dans sa mission. Comment «les nations» verront-elles Jésus ?
Le début du passage donne une partie de la réponse a cette question: par le fait que des
«Philippe» et « André» les conduiront a celui qui a été «élevé» a la croix, a celui qui est
désormais glorifi¢ au-dessus de toutes choses (cf. aussi Mt 28,18-20).

Un ¢élément important de cette formation de disciples, et de la partie «passer a la pratique »
en particulier, sera ce réflexe de suivre Jésus, non seulement en apprenant a étre disciple mais
en cherchant a ce que d’autres découvrent le Christ et deviennent eux aussi ses disciples.

En réfléchissant a tout cela, prends un moment pour réfléchir et répondre aux questions
sulvantes :

a) Comment est-ce que je réagis au fait qu’étre disciple implique aussi entrer dans la mission
de Jésus ? Est-ce que cela suscite des réactions d’hésitation ? De résistance ?

L

I 457

»\I\ ‘s vl


Lucas COBB


;\t\“.?‘.a_" Wi .\it l!mi 7 iy
EAR LI
§ "!dv‘ ‘\

b) Décris tes pensées et sentiments face a I’idée d’une vie a la disposition de la mission de
Jésus et utilise cela comme base de priere :



Lucas COBB


A LiE T R iy,

AN | a
14 “<'!

Conclusion

La vie chrétienne est une vie radicale. Radicale dans ses exigences mais radicale aussi pour
ce qui est de la grace. Le mot «radical » vient du latin radix, «racine ». Dire que les exigences
de Dieu sont «radicales», c’est dire que cette vie avec Dieu va jusqu’a la racine de ce que
nous sommes. Par définition, elle ne peut pas étre une «activité» ou une «perspective » parmi
d’autres. Mais de la méme maniére, reconnaitre que la grace de Dieu est «radicale», c’est
affirmer que cette grace couvre et englobe toute notre vie! Elle est radicale parce que, pour
nous la donner, Dieu le Pére a envoyé ce qu’il avait de plus précieux, son propre Fils, «vrai
Dieu issu du vrai Dieu», pour que nous vivions par lui!

Lorsque saisissons cela, nous comprenons que la vie de disciple concerne tout ce que nous
sommes. Les chapitres suivants permettront de voir ce que cela veut dire plus concrétement.

Affirmer que la vie de disciple implique suivre Jésus veut aussi dire qu’elle est un chemin.
Sur ce chemin de I’obéissance il y aura toujours des périodes de découragement, des échecs,
des moments de désobéissance, des passages a vide. Dieu nous appelle a tendre a la
perfection. Mais cette perfection, d’une certaine fagon, il ne 1’attend pas de nous. Ce qu’il
attend, c’est que nous soyons tendus en avant, vers la perfection, vers un plus grand
attachement au Christ. Et 1a ou nous échouons, il vient a notre rencontre avec son pardon et sa
grace, afin de nous relever et de nous remettre en route.

La chose la plus grave dans notre vie de disciples, ce ne sont donc ni les échecs ni les
inévitables lenteurs dans notre obéissance. Ce serait plutot que 1’on se satisfasse du statu quo.
Ce n’est pas I'imperfection qui pose probléme, c’est la complaisance. La vie des disciples de
Jésus n’est pas une vie parfaite, c’est une vie tendue en avant, une vie qui cherche a avancer,
toujours plus fidélement, dans les traces du Christ, y compris dans la mission — sa mission — a
laquelle il nous integre.

«Je ne prétends pas avoir déja atteint le but ou avoir déja été conduit a la perfection. Mais
je poursuis ma course pour m’efforcer de le saisir, car j’ai moi-méme été saisi par Jésus
Christ. Non, freres et sceurs, je ne pense pas l’avoir déja atteint; mais je fais une chose:
J oublie ce qui est derriere moi et je m’élance vers ce qui est devant moi. Ainsi, je cours vers
le but afin de gagner le prix que Dieu, par Jésus Christ, nous appelle a recevoir d’en-haut »
(Ph 3,12-14, NFC).

Dans les jours qui viennent, médite et prie en t’appropriant cette pricre :

[«seigwew, merct parce gue Jésus-Christ s’est donné a La croix et est ressuse- |
Lt des morts pour gque nous puissions te connaitre! Downe-mol de renoncer
a la tentation de vivre pour mot-méme plutst que pour tol et pour les autres.
Garde-mol de wm'attacher aux cadeaux gque tu me fais plutdt qu’a tol qui me
les donnes. Accorde-mol de marcher dans les traces de_jésus-Christ et de
vivre pour lul, mon Selgneur. Mercl parce que ta griice vient me relever dans
mes €checs et mes moments de difficulté, quelle me remet en route o La suite
de Jésus. Bt mercl parce que tu promets de me garder dans ta main jusgqu’au
bout du chemin ! Amens.

- J

SIS,


Lucas COBB


e Lad  RTTREA

JIISE

.\.,

15 ?!h
Vivre en disciples de Jésus-Christ

Ch. 2: Le but: Aimer Dieu, aimer son prochain (vraiment!)

En bref

Au cceur de la vie des disciples se trouve le double commandement d’amour. L’amour pour
Dieu et pour notre prochain définit la vie chrétienne. Notre obéissance exprime notre amour;
a I’inverse, notre amour pour Dieu et notre prochain se concrétise par une obéissance
pratique, aussi bien au niveau des motivations que par des paroles et des actes. En méme
temps qu’une exigence, cet amour est une grace car il nous est donné par I’Esprit de Dieu et il
est le reflet du Dieu trinitaire. Notre amour est une anticipation et un avant-gotit de notre
situation finale (eschatologique) dans le royaume éternel.

L. Lire et méditer les passages suivants

a) Dt 6,4-6; Lv 19,16-18.33-34

La plupart des versions traduisent Dt 6,4-5a par « Ecoute, Israél! L’Eternel, notre Dieu,
I’Eternel est un. Tu aimeras 1’Eternel. .. ». Mais ces versets peuvent aussi se traduire ainsi:
«Ecoute Israél: Yawh (le Seigneur) est notre Dieu, Yawh seul ! C’est pourquoi tu aimeras
Yhwh...». Qu’est-ce que cela change a notre compréhension de ce passage ? Quelles
implications cela peut-il avoir pour la suite (« Tu aimeras le Seigneur de tout ton ceeur,
etc.»)?

Comment comprendre ces différents €éléments : « cceur», «ame», « force» ?

D’apres ces versets de Lévitique 19, qui est concerné par le commandement d’aimer ? Qui les
Hébreux devaient-ils aimer ? Les autres verbes dans ces versets donnent un contenu plus
précis au commandement d’amour. A quel comportement appellent-ils ?



Lucas COBB


,\\3'*1! ¥ sl ivy

16 UIM\ g

' »

b) Mt 22,34-40
Dans I’évangile de Matthieu, Jésus dit: « De ces deux commandements dépendent toute la loi
et les prophetes ». Que veut dire cela?

¢) 1Jn 4,7-16
Comment comprendre, d’apres toi, I’affirmation aux v. 7 et 16 que « Dieu est amour» ?

D’apres ces versets, comment Dieu nous a-t-il aimés ? Si nous avons du mal a aimer, que cela
montre-t-il a notre sujet, d’apres ce passage ?

d) 1 Co 13,1-13

Aux v. 1-3 de ce chapitre, I’apotre Paul semble opposer I’amour aux autres ¢léments qu’il
mentionne, en particulier la connaissance, la foi, la générosité et le sacrifice de soi. Est-ce que
cela veut dire que ces choses ne sont pas importantes ou que I’amour peut les remplacer ? Si
non, comment faut-il comprendre ce que Paul dit ici?



Lucas COBB


,\\3'*1! ¥ sl ivy

UIM\ '\

' »

17

D’aprées la description des v. 4-7, peut-on dire que I’amour est d’abord une émotion, une
disposition (ou orientation) de la personne, ou un comportement ? Ou encore ces trois choses
ensemble ? Une de ces trois choses peut-elle manquer a I’amour ? (indice : lire Mt 5,43-48)
Pourquoi ou pourquoi pas ?

Le v. 13 affirme que «la foi, ’espérance et I’amour » ont une plus grande valeur que les
autres choses qui sont mentionnées dans ce chapitre. Pourquoi ? Pourquoi I’amour est-il la
plus grande de ces trois ?



Lucas COBB


2. Commentaire et réflexions

La délivrance d’abord, [’amour ensuite

Dans I’Ancien Testament, Dieu s’est 1ié a
Israél par alliance, un lien d’engagement ap-
pelant a une fidélité réciproque: il a fait des
Israélites son peuple et il est devenu leur
Dieu. Israél lui devait par conséquent allé-
geance, loyauté et obéissance. Cette exigen-
ce, qui se voit a toutes les pages de I’Ecriture,
ne doit pourtant pas faire oublier I’action
premicre de Dieu, sa grace. L’alliance est
elle-méme un acte de bonté, car le créateur de
toutes choses s’abaisse et s’attache a un
peuple particulier. Plus encore, cette alliance
vient a la suite d’une libération inespérée, la
sortie d’Egypte.

C’est ce que nous voyons en Exode 20 ou
I’introduction aux dix commandements repla-
ce ’obé¢issance dans un contexte de délivran-
ce: « Alors Dieu prononga toutes ces paroles
en disant : Je suis |'Eternel, ton Dieu qui t’ai
fait sortir du pays d’Egypte, de la maison de
servitude. Tu n’auras pas d’autres dieux de-
vant ma face» (Ex 20,1-3)'. Pourquoi Israél
ne doit-il pas servir d’autres dieux? Parce
que Yahve, (le nom de Dieu en alliance, sou-
vent rendu par «Seigneur» ou «I’Eternel»)
I’a libéré de I’esclavage et est devenu, dit-il,
«ton Dieu». L’obéissance d’Israél sera une
réponse a la grace.

Cette méme perspective revient en Dt 6,4-6
dans ce qu’on appelle le shema Israél (de
I’hébreu: «Ecoute Israél!»): « Yahvé, dit ce
passage, est notre Dieu, Yahvé seul». Com-
ment Isra€l répondra-t-il a cette relation? La
suite ’explique: « C’est pourquoi tu aimeras
Yahvé, ton Dieu de tout ton cceur, de toute
ton ame et de toute ta forcex». Israél est
appelé a aimer Dieu parce que celui-ci, par
I’exode et par des liens d’alliance, s’est
d’abord attaché a lui et est devenu son Dieu.

L’amour motivera donc tout ce qu’Israél, et
chaque Israélite en particulier, fera, dira et
pensera. «Le cceur» dans la Bible n’est pas
tant le sicge des émotions que des décisions,
de la pensée et de la volonté. C’est la person-

1. Cf. aussi Dt 5,6 qui reprend le récit d’Exode 20.

18

SNV

0
—

o,

RN

202

ne dans ce qu’elle a de plus essentiel.
«L’ame» fait référence aux émotions, pul-
sions et désirs, le «principe vital» des hu-
mains (le mot hébreu s’apparente a /’appétit).
Parler de «la force» est une facon de renfor-
cer les deux premiers termes en soulignant
I’importance des actes concrets. Ainsi chaque
Israélite est appelé a aimer le Seigneur, et lui
seul parmi les «dieux », par I’ensemble de ses
facultés intellectuelles, émotionnelles et phy-
siques. Aimer Dieu, affirme ce verset, engage
tout ce qu’on est, tout ce qu’on fait!

Cela dit, I’obéissance dans 1’Ancien Testa-
ment n’est pas seulement «verticale », orien-
tée vers Dieu. Quantité de commandements
ont une orientation «horizontale» et visent
I’autre. On le voit en Lv 19,18 : « Tu aimeras
ton prochain comme toi-méme. Je suis
Yahvé » (noter la motivation: pourquoi aimer
le prochain? Parce que celui qui I’ordonne
est Yahvé, le Dieu d’Israél). Chaque Israélite
est appelé a avoir envers son prochain le
méme soin, la méme sollicitude, la méme
générosité qu’il a spontanément envers lui-
méme! En quoi cela consiste-t-il ? Les verbes
entourant cette injonction y donnent son
contenu: ne pas «calomnier» son prochain,
ne pas lui vouloir du mal, veiller a son bien.

Dans ce chapitre, «le prochain», ce sont
d’abord les autres Israélites. Mais les v. 33-34
soulignent que le «prochain» pouvait tout
autant étre 1’étranger, I’immigrant. Qu’est-ce
qui devait pousser les Israélites a agir avec
bonté envers de telles personnes? C’est le
souvenir d’avoir connu la méme situation
queux et la délivrance dont ils avaient
bénéficié: « Vous traiterez I'immigrant en sé-
jour parmi vous comme un autochtone du mi-
lieu de vous; tu l’aimeras comme toi-méme,
car vous avez été immigrants dans le pays

d’Egypte. Je suis 1'Eternel, votre Dieuy (v.
34).

L’amour et la vie de disciple

Dans I’Ancien Testament, les commande-
ments d’aimer Dieu et le prochain ne se sont
pas réunis, bien que le lien entre les deux soit

Jist

Kivy
-
\\ LY


Lucas COBB


logique. Jésus les rapproche explicitement.
Le plus grand commandement, dit-il, est
double: « Tu aimeras le Seigneur, ton Dieu,
de tout ton cceur, de toute ton ame et de toute
ta pensée. C’est le premier et le grand com-
mandement. Et voici le second, qui lui est
semblable: Tu aimeras ton prochain comme
toi-méme. De ces deux commandements
dépendent toute la loi et les prophétes » (Mt
22,37-40).

On entend parfois dire qu’aimer son
prochain comme soi-méme implique que 1’on
s’aime d’abord soi-méme. Ce que Jésus dit
est autre. Ce commandement suppose plutot
que, dans un monde marqué par I’égoisme,
ou I’étre humain vit pour lui et non pour les
autres, nous sommes naturellement préoccu-
pés par nous-mémes! Le sens de ce précepte
est plutot que 1’on doit porter a 1’autre la
méme attention, le méme soin que 1’on porte
spontanément a soi. Notons-le bien: Jésus ne
parle pas de trois commandements — 1’amour
pour Dieu, pour soi et pour l’autre — mais
bien de deux: aimer Dieu, aimer son
prochain.

Un second point est tout aussi important.
Jésus dit que «de ces deux commandements
dépendent toute la loi et les prophetes». Le
verbe est imagé et veut dire littéralement
«étre pendu». En d’autres termes, toute la
révélation de I’Ancien Testament est comme
«suspendue» a ces deux commandements;
les autres commandements en découlent et en
fournissent une expression concréte. Les
différentes lois, aussi nombreuses soient-elles
(dans les premiers livres de la Bible elles sont
plus de trois cents!), comme aussi I’ensemble
des exhortations, se raménent toujours a ces
deux commandements essentiels.

Autrement dit — et cela vaut autant pour
nous que pour les Israélites dans I’Ancien
Testament — notre obéissance a Dieu sur des
points particuliers se doit d’étre I’expression
de quelque chose de plus fondamental : notre
attachement a lui. Entre I’ Ancien et le Nou-
veau Testament, ce principe reste inchangg.
Pourquoi voulons-nous obéir a Dieu? Parce
que nous I’aimons. Notre action envers les
autres, quant a elle, se doit d’étre mue par une

5

préoccupation analogue: un amour qui n’est
pas moindre que celui que nous avons
spontanément pour nous-meémes.

Notre vie de disciples est donc appelée a se
définir par ’amour pour Dieu et pour les
autres. Nos projets de vie, nos priorités, nos
ambitions doivent de trouver leur motivation
dans notre amour pour Dieu. De méme, notre
relation avec les autres, notre fagon de leur
parler, notre action a leur égard, tout cela se
doit d’étre empreinte d’un profond souci de
leur bien, de la volonté de les aider a avancer
dans, ou vers, la communion que nous avons
découverte avec Dieu.

Aimer parce que nous sommes aimés

Il est essentiel de se rappeler que, pas plus
dans le Nouveau Testament que dans 1’An-
cien, ce commandement d’amour ne vient
comme un simple ordre. Par la venue de
Jésus — I’avénement du Fils éternel dans notre
monde comme un de nous — Dieu révele
I’immensité de son amour. La mort de Jésus
sur la croix, 1’acte par lequel il a pris sur lui
et a notre place la condamnation qui nous
revenait, montre jusqu’ou Dieu était prét a
aller pour que nous puissions étre réconciliés
avec lui et ’aliénation a son égard enlevée.
Paul le dit ainsi: «Dieu était en Christ,
réconciliant le monde avec lui-méme, sans
tenir compte aux hommes de leurs fautes....
[Jésus,] celui qui n’a pas connu le péché, il
l’a fait devenir péché pour nous, afin que
nous devenions en lui justice de Dieu » (2 Co
5,19.21). A la croix, Dieu a agi envers Jésus
comme s’il était lui-méme le péché qu’il
s’agissait de punir et il nous a donné en
échange la parfaite justice du Christ. Dieu
nous regarde a travers lui. En portant son
regard sur nous qui lui appartenons par la foi,
ce qu’il voit, c’est cette justice parfaite!
Davantage, Dieu a ressuscité Jésus d’entre les
morts afin de nous donner, non seulement le
pardon mais encore la vie nouvelle qui existe
désormais dans le Ressuscité !

Cet amour incompréhensible de Dieu four-
nit une puissante motivation a notre amour:
« Voici comment [’amour de Dieu a été mani-
festé envers nous: Dieu a envoyé son Fils

Ayt kg

alu‘sl S;\’;V'

19 KA


Lucas COBB


unique dans le monde afin que nous vivions
par lui. Et cet amour consiste non pas en ce
que nous avons aimé Dieu, mais en ce qu’il
nous a aimés et qu’il a envoyé son Fils
comme victime expiatoire pour nos péchés’.
Bien-aimés, si Dieu nous a tant aimés, nous
devons, nous aussi, nous aimer les uns les
autres » (1 Jn 4,9-11). Comme dans 1’Ancien
Testament ou I’amour et 1’obéissance répon-
daient a la délivrance, notre amour et notre
obéissance exprimeront, avant toute autre
chose, notre gratitude pour le salut que Dieu
nous donne en Christ!

Une disposition fondamentale

1 Corinthiens 13 permet de préciser davan-
tage les contours de cet amour, notamment
I’amour du prochain. Face a une situation ou
certains chrétiens mettaient en avant les dons
qu’ils croyaient avoir recus de Dieu (le parler
en langues en particulier) et qui, a leur avis,
leur conféraient une spiritualité supérieure,
Paul souligne qu’on aurait beau posséder les
dons les plus extraordinaires: la capacité de
parler toutes les langues terrestres et célestes,
une connaissance inégalée de la révélation,
une foi a déplacer les montagnes, un détache-
ment par rapport aux possessions ou méme a
sa propre vie. Sans cette motivation d’amour
et de recherche du bien d’autrui, les dons les
plus exceptionnels ne servent a rien. En
dehors de 1’amour, les démonstrations de
puissance spirituelle ou une connaissance
exceptionnelle ne sont que du bruit; celui qui
les posséderait n’en retirerait aucun profit.
Séparés du désir de les mettre au service des
autres, ils ne feraient que nourrir I’orgueil.

Les v. 4-7 montrent en quoi un tel amour
consiste pratiquement. Ce n’est pas en pre-
mier lieu une émotion mais une attention
portée a 1’autre, le désir de son bien, le fait de
le mettre, lui et ses besoins, avant soi et ses

2. L’expression «victime expiatoire» fait référence
aux sacrifices de 1’Ancien Testament, ou un animal
pouvait étre sacrifié a la place d’un membre du peuple
d’Israél, les péchés de celui-ci étant transférés symbo-
liquement sur lui. La mort du Christ est la réalité a
laquelle correspondait cet act symbolique.

5

propres besoins, le souci de le protéger et
I’¢lever. Sans étre naif, I’amour reste toujours
prét a pardonner, a espérer, a supporter. Il
n’est pas dénué¢ de sentiment. Mais — a la
différence de ce qu’on appelle souvent
«amour» dans nos sociétés ou tout tourne
autour de soi — I’amour ne se mesure pas
d’abord par ce que I’on sent. Il se définit
comme une orientation favorable envers
I’autre et cette orientation se concrétise par
I’agir. Comme Jésus le montre dans les
Evangiles, I’amour peut s’exercer méme A
I’égard des ennemis. De fait, c’est méme la
qu’il trouve son expression la plus authenti-
que, car c’est alors qu’il ressemble le plus a
I’amour divin (Mt 5,43-48)!

L’amour et notre réalité ultime

Tout ce qui vient d’étre dit montre la place
essentielle de I’amour dans la vie des discip-
les. D’ailleurs, dans notre culture occidentale
du xx1° siecle, personne ne contesterait 1’im-
portance de I’amour, quelle que soit la défini-
tion qu’on donne a ce mot! Mais peut-on en
dire plus? Y a-t-il une raison plus profonde
encore qui fait que ’amour est si central a ce
que nous sommes ?

La Bible révele que Dieu est trinitaire, un
seul Dieu, Pere, Fils et Saint Esprit. Elle con-
fesse en méme temps qu’il est amour (1Jn
4,8.16). Ces deux affirmations sont li¢es, car
I’amour n’est pas une «chose» qui pourrait
exister en soi; il s’exerce toujours vis-a-vis
d’un objet. Je ne peux pas «aimer» dans
’abstrait. Je ne peux qu’aimer quelqu ’un ou
quelque chose. L’amour existe dans une
relation. Comment Dieu peut-il éfre amour?
Par le fait que, de toute éternité, il est relation
d’amour et don interpersonnel: de toute
éternité, le Pére aime le Fils, le Fils aime le
Pére, le Pére aime I’Esprit et ainsi de suite.

Cela a des conséquences immenses pour
nous les humains, créés en «image» de Dieu
(Gn 1,26-27). Aimer Dieu, aimer notre pro-
chain, c’est notre vocation la plus fonda-
mentale, car en aimant nous reflétons le ca-
ractére du Dieu vivant. Aimer Dieu de tout
notre cceur, aimer notre prochain comme
nous-mémes, c’est renouer avec ce que nous

Ayt kg

alu‘sl S;\’;V'

20 R


Lucas COBB


sommes en tant qu’étres humains. C’est
retrouver la raison pour laquelle Dieu nous a
faits au commencement.

C’est aussi a quoi Dieu nous destine. Son
dessein depuis le début de la création est de
nous introduire dans cet amour qui existe de
tout éternité en lui! Comme Jésus le dit en
Jean 17: «Je leur ai fait connaitre ton nom...
afin que 'amour dont tu m’as aimé soit en
eux, et que moi, je sois en eux» (Jn 17,26).
Voila pourquoi Paul peut encore affirmer que
«l’amour demeure». A la fin de Dhistoire,
quand Christ apparaitra, la foi cédera a la
vue; a la place de I’espérance viendra la
pleine possession. Mais I’amour ne disparai-
tra jamais. La foi et I’espérance sont, en
quelque sorte, des batons des pélerins que
nous sommes. Elles sont essentielles tant que
nous sommes en chemin. Mais le jour viendra
ou nous n’en aurons plus besoin. L’amour,
lui, n’est pas seulement pour le chemin. Il est
la destination. Le royaume éternel, lorsque
Dieu sera «tout et en tous », et nous en lui, se
caractérisera... par I’amour.

L’amour est donc au cceur de notre vie de
disciples et d’étres humains. C’est ce pour
quoi nous avons ¢€té créés. Mais il ne faut pas
I’oublier: autant cet amour reste un comman-
dement qui nous engage, autant il est aussi un
don. En effet, ceux qui appartiennent au
Christ recoivent I’Esprit qui reproduit
I’amour qui existe au sein du Dieu trinitaire.
L’amour est le premier fruit que I’Esprit
produit en nous, ensemble avec la foi (Ga
5,22). Voila ce qui doit nous porter et nous
encourager dans toutes les situations ou nous
pouvons nous trouver. Quelles que soient les
circonstances, nous pouvons avancer avec
confiance en Dieu, dans I’espérance de son
royaume, car I’amour auquel nous sommes
invités vient d’abord de celui qui nous a
aimés et qui est lui-méme amour: « L espé-
rance ne trompe pas, parce que l’amour de
Dieu est répandu dans nos ceeurs par le
Saint-Esprit qui nous a été donné » (Rm 5,5).

21

O \"‘uﬂi I 57

)

,‘x

o

VA
Qﬂ

W

l\l \ “s‘-


Lucas COBB


& \"‘uﬂi I 4 7

22 % ‘:u QUL‘“ S

o

3. Questions d’application

a) Aimer Dieu implique 1’aimer par tout ce que nous sommes, le servir dans tous les domai-

nes de la vie. Or, dans la vie de chacun, il y a des domaines ot nous avons particuliérement

du mal a «aimer Dieu», ¢’est-a-dire a lui obéir et a le servir. Quels sont ces domaines dans

ma vie ?

* Exemples: la confiance vis-a-vis de I’avenir, de 1’argent ; dans le domaine intellectuel, etc.
Sois le plus précis possible.

b) Dans notre relation avec Dieu, nous avons souvent un de deux problémes : soit ressentir un
fort attachement émotionnel a Dieu, sans que ce soit toujours suivis par des actes, soit nous
sentir dans I’obligation d’obéir (par crainte de nous sentir coupable, par exemple), sans nous
attacher de tout cceur a ce Pere qui nous aime. De quel coté est-ce que j’ai tendance a pencher
dans ma vie ? Expliquer.

¢) Quelles sont les choses dans ma vie ou dans ma conception de Dieu qui m’empéchent
d’aimer Dieu sans réserve ?

d) Quelles sont les choses que je peux faire concrétement, cette semaine, pour grandir dans
mon amour pour Dieu et mon attachement a lui ? Enumérer des idées précises.



Lucas COBB


;\}\‘"‘“ Wi .\it llmg 7 iy
EANY A
. "!dv‘ ‘\

e) Y-a-t-il des situations dans ma vie ou j’ai du mal a aimer ou a pardonner quelqu’un?
Pourquoi ? Qu’est-ce que je peux faire pour grandir dans mon amour — et mes actes d’amour —
envers cette personne (ou ces personnes).



Lucas COBB


,‘3'*1! L RIS ivy

UIM\ g

' »

24

4. Pour passer a la pratique

Lire et réfléchir aux versets suivants :

«Jésus parcourait toutes les villes et les villages, il enseignait dans leurs

synagogues, préchait 'Evangile du royaume et guérissait toute maladie et
toute infirmité» (Mt 9,35).

«Car le Fils de 'homme est venu, non pour étre servi, mais pour servir et
donner sa vie en rangon pour beaucoup » (Mc 10,45).

«Car le Fils de 'homme est venu chercher et sauver ce qui était perdu» (Lc
19,10).

a) A partir de ces trois versets, comment Jésus décrit-il sa propre mission ?

b) Lire Ep 2,8-10. Ecrire ci-dessous ta réaction face & 1’idée de devenir un instrument de la
puissance et de I’amour de Dieu que révele I’Evangile. Que faudrait-il pour que cela devienne
une réalité ?

Employer les lignes ci-dessous pour dire a Dieu tes réflexions (ou hésitations, etc.) sous
forme d’une priere. Que voudrais-tu dire a Jésus face a I’appel a étre un canal de son amour et
de sa puissance ?



Lucas COBB


A LiE T R iy,

&
25 “c'!
Conclusion

Aimer Dieu, aimer notre prochain, entrer dans la mission de Jésus qui nous est aussi
confiée, c’est tout un programme ! Pour ne pas en minimiser I’importance, il est essentiel de
nous dire que cet amour, c¢’est le sens méme de notre existence. A ’inverse, pour ne pas nous
décourager, il faut nous rappeler, d’une part, que cet amour est d’abord une réponse a
I’amour, insondable, éternel, de Dieu pour nous et, d’autre part, qu’en aimant nous ne faisons
finalement que refléter I’amour dont Dieu nous comble. Il faudrait méme aller plus loin:
puisque c’est I’Esprit qui verse en nous 1’amour de Dieu, notre amour est plus qu’autre chose
un débordement, pour Dieu, pour notre prochain, de son amour qui prend place,
progressivement, en nous !

Comment cultiver cet amour? Les chapitres suivants donneront plus de détails. Le présent
chapitre nous montre déja que I’amour et le désir de marcher dans les traces de Jésus
grandissent comme une expression de notre reconnaissance, de notre gratitude envers Dieu.
Dans la semaine qui vient concentrons-nous d’abord sur cette reconnaissance face a 1’amour
de Dieu qui dépasse toute compréhension !

« [Que Dieu] vous donne, selon la richesse de sa gloire, d’étre puissamment fortifiés par
son Esprit dans [’homme intérieur; que le Christ habite dans vos ceeurs par la foi et que vous
soyez enracinés et fondés dans [’amour, pour étre capables de comprendre avec tous les saints
quelle est la largeur, la longueur, la profondeur et la hauteur, et de connaitre I’'amour du
Christ qui surpasse toute connaissance, en sorte que vous soyez remplis jusqu’a toute la
plénitude de Dieu!» (Ep 3,15-19).

Dans les jours qui viennent, médite et prie en t’appropriant cette priere :

[«seigweur, je te bénis et te glorifie, parce que nous nous as aimés, et que tu\
m'as abmé, d'un amowur éternel, indéfectible. Je te lowe parce gue, par_ Jésus-
Christ, par sa wort & La crolx et Le tombeaw vide, tu m’as réconcilié avee tot,
tu fais de nous des membres de ton alliance et tes enfants. Mercl, car tu
nous fais ausst partenaires de La mission de ton Fils pour que le monde con-
naisse ta grice. Accorde-mol de t'atmer par tout ce que je suis, par mes moti-
vations et les priorités que je me fixe, par mes paroles et par mes actes. Ac-
corde-mot d’aimer Les personmes gue tu places sur ma route, méme et surtout
lorsque j'ai du mal a Le faire. Montre-mol concrétement comment je peux Les
atmer, de fagon o ce qu'ils grandissent dans lewr amour pour tol et dans
Lewr conformité i Jésus-Christ. Amen .

- J

SIS,


Lucas COBB


e Lad  RTTREA

JIISE

.\.,

26 ?!h
Vivre en disciples de Jésus-Christ

Ch. 3: Justice et adoption en Christ, lucidité personnelle, humilité

En bref

Le livre de la Genése montre qu’en tant qu’€tres humains nous avons été créés a 1’image de
Dieu. Par ailleurs, une conséquence de 1’appartenance a Jésus-Christ par la foi et de notre
union avec lui est que Dieu nous regarde a travers lui et sa justice («la justification par la
foin) et qu’il fait de nous ses enfants adoptifs. Nous sommes justes de la justice du Christ,
«fils dans le Fils». De ces deux enseignements découle une vérité fondamentale : notre valeur
ne se trouve jamais dans nos réussites ou nos échecs, dans notre intelligence ou nos dons, ni
dans quelque autre qualité qui se trouverait en nous. Elle se trouve uniquement dans notre
statut d’images de Dieu et dans notre appartenance au Christ. Cette vérité permet une lucidité
libératrice et nous convie a une vraie humilité, un décentrement par rapport a nous-mémes.

L. Lire et méditer les passages suivants

a) Gn 1,26-27; Col 1,12-15

Les versets de la Genése parlent des humains comme «image de Dieu». A ton avis, que veut
dire cette expression ? Qu’implique-t-elle 1°) en termes de différence par rapport a Dieu et 2°)
pour ce qui est de la valeur des étres humains ?

Dans I’¢épitre aux Colossiens, Paul écrit que Jésus-Christ est «I’image du Dieu invisible ».
Quel est le rapport entre cette affirmation et le premier chapitre de la Genese ?

b) Rm 3,21-27
D’apres ce que dit Paul dans ces versets, qu’est-ce qui détermine notre statut devant Dieu ?
Que veut dire étre «justifiés» ?


Lucas COBB


W e g 2

s
\;‘;} UI;\\I \ ‘s“-

27

Quelles sont les implications pratiques de la justice de Dieu d’apres le v. 27 ? Que veut dire
cela sur le plan «vertical » ? Et sur le plan «horizontal », vis-a-vis des autres ?

¢) Rm 12,3.16; 1 Co 4,7

En Romains 12, Paul parle d’'une compréhension de soi «raisonnable». Quel est le lien,
d’apres toi, entre cette exhortation et ce qu’il a déja dit au sujet de notre «justice» en Christ?

En quoi le fait de ne pas «aspirer a ce qui est €levé» ou €tre « sages a nos propres yeux » (v.
16) serait-il le contraire de la justice du chapitre trois ? En quoi le fait de se laisser «attirer par
ce qui est humble» est-il, au contraire, en cohérence avec cette justice ?



Lucas COBB


.s\\"f"‘ i kg diry

ESUS

24 N
28 RN

Les questions de 1 Co 4,7 impliquent-elles que I’on doit vivre dans un dénigrement de soi
permanent ? Pourquoi ou pourquoi pas ? Quelles attitudes ce que Paul dit ici devrait-il susciter
en nous ?

d) Rm 8,14-16; Ga 4,4-7
Quel est le rapport, a ton avis, entre le fait que Jésus-Christ soit « Fils de Dieu» (Jn 1,34;

3,18; Ga 2,20, etc.) et notre «adoption», c’est-a-dire notre statut d’« enfants de Dieu» ?
D’apres ce que Paul dit ici, quel bienfait accompagne cette adoption ?



Lucas COBB


2. Commentaire et réflexions

L’étre humain, image de Dieu

Au début de la Genése, Dieu crée toutes
choses. Il place I’homme au sommet de sa
création, lui donnant ce statut extraordinaire
d’«image de Dieu», copie en quelque sorte
de celui qui se tient souverainement au-des-
sus de toutes choses! A travers les siécles, les
théologiens ont beaucoup discuté pour savoir
ce que signifie cette expression. Fait-elle ré-
férence a une capacité particuliere propre a
I’étre humain, comme I’intelligence, la facul-
té d’étre en communion avec Dieu, I’'imagi-
nation, la créativité ou I’amour, etc.? Contre
une certaine tendance a vouloir localiser cette
image dans une partie de ’homme, il faut
reconnaitre que celui-ci est image de Dieu,
dans tout ce qu’il est et dans tout ce qu’il fait.
Dire que I’étre humain est «image» veut dire
qu’il rend visible le caractére de Dieu, tout
comme une image — une photographie, par
exemple — reproduit a une échelle moindre
’original et y renvoie.

Dans ce méme ordre d’idées, une image
photographique ou le portrait d’une personne
trouve sa valeur essentielle en référence a
celui ou celle qu’il représente. Son importan-
ce, en tant que «copie», vient de sa relation a
«I’original ». De la méme fagon, 1’homme-
image de Dieu tire sa dignité de sa relation a
Celui qui lui a donné d’exister et I’a créé pour
la communion avec lui.

Chose intéressante, en parlant de I’étre hu-
main comme «image» de Dieu, la Genese
démocratise ce statut car, dans le Proche
Orient ancien ou I’Ancien Testament fut
écrit, seuls les rois pouvaient prétendre a ce
titre. De par son statut, le roi représentait de
facon tangible tel dieu, il en était I’'image. La
Genese étend ce statut aux humains dans leur
totalité. Ce faisant, elle souligne leur valeur et
leur place unique au sein de la création: tous
refletent quelque chose de la gloire et du
caractére de Dieu, autant la femme qui s’oc-
cupe de ses enfants, ’homme qui balaie la
rue ou nettoie la fosse septique de la ville que
le roi sur son trone, qui gouverne le pays!
Les humains ont une valeur inestimable, non
en raison de ce qu’ils font, de leur statut

29

& \"‘uﬂi SUNRE &

W

)
,‘x

o

VA
Qﬂ

social ou de leur réputation mais parce qu’ils
ont été¢ créés comme des «copies» du Dieu
de l'univers. Cela confére en méme temps
une responsabilité et une vocation immenses :
rendre Dieu «visible» autour de soi, son ca-
ractere, sa créativité, son intégrité, sa fidélite,
son amour. En plagant cette idée au début de
la Bible, Dieu fait comprendre que cette vo-
cation est au coeur de tout ce que nous som-
mes et qu’elle doit s’apercevoir dans chacune
de nos activités, chacune de nos paroles !

Il n’est pas anodin de noter que, dans le
Nouveau Testament, 1’expression d’image de
Dieu soit appliquée a Jésus-Christ d’abord.
Bien siir, dans son incarnation le Christ repré-
sente pleinement la présence de Dieu aupres
des humains. Il est Emmanuel, «Dieu avec
nous». Mais Jésus-Christ est également ima-
ge de Dieu dans son humanité. Plus qu’aucun
autre, il a aimé Dieu de tout son cceur, de
toute son ame, de toute sa force; il a aimé son
prochain comme lui-méme, voire plus que
lui-méme, puisqu’il nous a aimés jusqu’a se
dessaisir de sa propre vie pour nous réconci-
lier avec Dieu. L’homme Jésus est donc celui
qui nous permet de comprendre ce que veut
dire étre humain a I’image de Dieu. Tout en
nous montrant parfaitement Dieu, il nous ré-
vele parfaitement ce que nous sommes appe-
1és a étre, nous aussi, dans notre humanité.

Comme nous 1’avons déja vu, comprendre
cette idée d’image de Dieu implique, ultime-
ment, réfléchir en lien avec le Dieu trinitaire.
C’est bien parce que le Dieu trois fois saint
est relation éternelle d’amour et de commu-
nion (cf. v. 26: «Faisons ’homme a notre
image») qu’en aimant Dieu et son prochain,
I’homme vit sa véritable humanité.

Le premier chapitre de la Genese est donc
fondamental pour comprendre notre vocation
en tant qu’humains et en particulier en tant
que chrétiens. En méme temps, il clarifie de
fagon pratique la question de notre valeur
devant Dieu et les autres. Notre valeur ne
s’établit pas en lien avec nos capacités intel-
lectuelles ou autres, avec notre niveau d’édu-
cation, notre métier, nos réussites ni, a 1’in-
verse, nos faiblesses ou nos échecs. Tout

- .'i.)

l\l \ “s‘-


Lucas COBB


30

comme la valeur de notre prochain — qu’il
soit en bonne santé ou qu’il souffre de handi-
caps graves, qu’il soit de notre plus proche
entourage ou notre ennemi —, notre dignité
découle, pour les uns comme pour les autres,
de notre statut d’image de Dieu.

Justification, adoption et lucidité

Cela étant dit, pour le chrétien, notre valeur
découle d’une autre considération encore,
notre justification et notre adoption en Christ.
Que veut dire cela? Jésus-Christ est 1’image
de Dieu parfaite. C’est lui qui a vécu dans
une vraie obéissance au Pére. C’est lui aussi
qui a consenti a prendre sur lui le chatiment
que nous méritions a cause de notre désobéis-
sance, il a accepté que le verdict de coupable
soit prononcé sur lui, aussi bien par Dieu que
par les hommes. Cependant, en le ressuscitant
des morts par la puissance de I’Esprit, Dieu
I’a «justifié», c’est-a-dire qu’il 1’a reconnu
comme juste (1 Tm 3,16). La résurrection de
Jésus-Christ est I’acte par lequel le Pere a
«innocenté» Jésus et lui a redonné la vie qui
lui revenait de droit. Plus encore, en raison de
son obéissance jusqu’a la mort, il lui a accor-
dé I’immortalité, une existence en commu-
nion parfaite avec lui, telle qu’il I’avait vou-
lue au commencement avec nous.

Or, du fait de notre appartenance au Christ
par la foi, Dieu nous regarde désormais a tra-
vers ’humanité parfaite, glorifiée de son Fils.
Il nous accorde ce méme statut de «justes»,
non en raison de notre obéissance mais parce
que nous sommes unis a celui qui a lui-méme
été «justifié». Nous sommes justes de sa
justice, réconciliés par sa réconciliation.

Le Nouveau Testament va plus loin encore
puisqu’il dit que si nous sommes unis au
Christ par le moyen de la foi, nous recevons
aussi son statut de Fils. Comme le disait le
réformateur Jean Calvin, nous recevons par
adoption ce qu’il est par nature. En tant que
«fils dans le Fils» (fils et filles, faut-il
préciser!), nous retrouvons notre statut et
notre place d’enfants du Dieu vivant. Alors
que nous étions aliénés de lui a cause de notre
péché, il est désormais notre Pére, un pére

5

infiniment plus attentionné et aimant méme
que le meilleur pére humain.

Cet enseignement de la justification et de
I’adoption par la foi, cher au protestantisme,
souligne que Dieu nous prend la ou nous
sommes et nous regoit dans 1’intimité avec
lui. Nous n’avons pas a «nous prouver» aux
yeux de Dieu pour qu’il daigne nous recevoir
comme ses enfants. Ce que je suis devant
Dieu dépend entierement de Jésus-Christ que
j’ai saisi dans une démarche de confiance a
son égard. Je peux vivre désormais comme
fils ou filles du Dieu tout-puissant !

Ce double enseignement de justification et
d’adoption a des répercussions sur le plan
horizontal aussi: si ma valeur ne réside pas
dans mes qualités personnelles, mes réussites
ou mes échecs mais dans le fait que Dieu
m’accorde le méme statut qu’il reconnait a
son Fils, je n’ai pas a mettre ces choses en
avant pour «prouver» ma valeur aux autres.
De méme, puisque mes échecs, faiblesses et
incapacités n’enlévent rien a ma valeur, je
n’ai pas a en avoir honte ni a les cacher a tout
prix de peur que quelqu’un ne les découvre.

Enfin, la justification par la foi et 1’adop-
tion permettent une vraie lucidité sur soi.
Dans tant de situations nous pouvons étre
tentés, soit de cultiver un déni de nos propres
faiblesses, nous cachant des vérités qui
pourraient nous paralyser, soit de nous leurrer
par de soi-disant qualités ou succeés qui nous
permettent de réhausser notre estime de nous-
mémes. Mais en nous cachant ou en maquil-
lant la vérité sur nous, nous vivons dans le
mensonge, une sorte de double vie qui ne
nous convainc qu’a moitié¢ (et qui, la plupart
du temps, ne convaincra pas les autres).
Reconnaitre que ma justice et mon statut de
fils ou de fille résident en Jésus-Christ et en
lui seul permet de me regarder tel que je suis,
sans avoir a fermer les yeux sur mes
problémes ou a cultiver des récits de mes
succes car, ni dans un cas ni dans 1’autre, ma
valeur n’en dépend nullement. Je peux me
regarder tel que je suis en vérité sans en étre
démoli, car ma valeur est ailleurs.

On le voit, notre justification et notre statut
de «fils dans le Fils» constituent potentielle-

Ayt kg

;]I‘J‘“ S;\’iv'


Lucas COBB


31

ment un des enseignements chrétiens les plus
libérateurs qui soient. Bien compris, il opére
un décentrement par rapport & nous-mémes et
nourrit notre reconnaissance envers Dieu
comme peu de choses peuvent le faire (cf. Tt
3,3-7).

Une conséquence pratique : [’humilité

Un des enseignements les plus fréquents
dans le Nouveau Testament concerne I”’humi-
lité. Cependant, cet enseignement est souvent
mal compris. Il serait facile d’assimiler hum-
ilité et humiliation et de croire que 1I’humilité
consiste — par exemple — a cacher ses quali-
tés, a faire semblant de se croire «peu de
chose», ou a se dire inférieur a autrui. Une
forme extréme de cette attitude consiste a se
détester ou a se dénigrer en permanence. En
réalité, une telle «humilité» est souvent le
simple miroir, en négatif, de I’orgueil ; dans
les deux cas, nos pensées tournent sans cesse
autour de nous-mémes et de savoir comment
les autres nous percoivent.

La Bible prone une fagon tout autre de re-
garder les choses. Il ne s’agit ni de se détester
ni de faire des efforts pour apprendre a s’ai-
mer soi-méme. L’essentiel n’est ni de se hair
ni de s’aimer mais de se savoir aimé par Dieu
en Jesus-Christ et, de ce fait, de centrer sa vie
sur Christ et ce que nous sommes en lui.

En Romains 12 Paul écrit: « Ne vous prenez
pas pour plus que vous n’étes, mais ayez une
idée juste de vous-méme» (Rm 12,3, NFC).
Ce verset nous convie a une vraie lucidité,
aussi bien au niveau de nos forces que de nos
faiblesses. Lucidité, non pour jauger de notre
valeur — celle-ci vient de notre statut d’ima-
ges de Dieu et du regard que Dieu porte sur
nous en Christ — mais pour discerner avec
réalisme les dons et capacités que nous
pouvons mettre au service du Christ et de
I’Eglise. Une telle humilité permet de ne pas
«aspirer a ce qui est élevéy, mais d’étre
«attirés par ce qui est humble » (v. 16), c’est-
a-dire de refuser la tentation de chercher
constamment 1’approbation des autres et, a
I’inverse, d’élever ceux que le monde n’esti-
me pas dignes d’étre mis en avant.

-

—

»

o

RN

-

Comment cultiver pratiquement cette humi-
lit¢ authentique ? D’aprés Paul, cela commen-
ce par prendre au sérieux le fait que, puisque
tout ce que nous sommes — nos qualités, dons
et compétences — vient de Dieu, nous ne pou-
vons pas nous en vanter ou en tirer fierté. Ces
choses, nous ne les avons ni produites ni
choisies; Dieu nous les a confiées pour le
bien des autres.

Comme dans tous les autres domaines de la
vie de disciple, ’humilité¢ se définit, ultime-
ment, en rapport avec Jésus-Christ. Comment
le Christ a-t-il révélé ’humilité? Il ne 1’a pas
fait en niant ce qu’il était mais en étant a tel
point centré sur le Pére qu’il a pu s’exclamer:
«Je ne fais rien de moi-méme, mais je parle
selon ce que le Pére m’a enseigné » (Jn 8,28),
et en ¢levant les autres — c’est-a-dire nous! —
au-dessus de sa propre réputation, de son
propre bien-étre et méme de sa propre vie
afin de nous faire partager son statut de Fils.
C’est ce que nous voyons dans un des plus
beaux textes du Nouveau Testament ou Paul
encourage ses lecteurs a ’humilité, précisé-
ment en rappelant I’action du Christ:

Ne faites rien par rivalite ou par vaine gloire,
mais dans [’humilite, estimez les autres
supérieurs a vous-mémes... Ayez en vous la
pensée qui était en Christ-Jésus, lui dont la
condition était celle de Dieu, il n’a pas estimé
comme une proie a arracher d’étre égal avec
Dieu, mais il s’est dépouillé... 1l s’est humilié
lui-méme en devenant obéissant jusqu’'a la
mort, la mort sur la croix (Ph 2,3-8).

L’humilité, nous dit 1’apétre, ne se mesure
pas par I’autodénigrement. En tant que Fils
de Dieu éternel, le Christ a vécu dans la con-
science de ce qu’il était! Pourtant, tout sa vie
a été marquée par une humilité authentique.
On le voit I’humilité, la vraie, consiste dans
la recherche du bien des autres, dans le fait
d’aider ceux-ci a grandir dans leur foi et dans
cette transformation en 1’image du Christ qui
est au cceur de toute humanité véritable. En
derniere analyse, I’humilité est possible
lorsque nous sommes convaincus de notre
dignité en Christ et en lui seul et que, forts de
cette conviction, nous sommes libérés de

) ‘\'f.'l W s g s

alisrs

“9:‘.‘


Lucas COBB


o \"‘uﬂ.‘i I 57

= SIN
32 h.u\alJ \“

«1’obligation» de nous prouver, libérés pour
pouvoir penser aux autres.

o

En étant libres d’aimer les autres comme le
Christ nous a aimés, nous apprenons ce que
veut dire étre crées en image de Dieu, recréés
a D’image du Christ et bénéficiaires des
richesses qui sont en lui.


Lucas COBB


3. Questions d’application

,\\3'*1! ¥ sl ivy

R UIM\ '\

' »

a) Compléter la phrase : J’ai parfois (souvent ?) du mal a m’accepter comme je suis parce

que...

Que cela montre-t-il de ma fagon de me regarder ou de ce en quoi je cherche ma valeur ?

b) Compléter la phrase: Je me sens parfois (souvent ?) tenté de me croire supé€rieur a certaines

personnes parce que...

Que cela montre-t-il de ma fagon de me regarder ou de ce en quoi je cherche ma valeur ?

¢) Dans la liste qui suit, souligne les descriptions dans la colonne de gauche qui décrivent des
attitudes chez toi. Prends celles de la colonne de droite comme des buts auxquels tendre dans

les semaines qui viennent :

Un orphelin :

Se sent seul. Il manque d’une intimité
quotidienne vitale avec Dieu. Est plein
d’inquiétudes a son propre sujet.

S’inquicte des besoins ressentis : relations,
argent, santé. « Je suis tout seul et personne
ne se soucie de moi ».

Un fils:

A une assurance croissante que « Dieu est
vraiment mon Pere céleste qui m’aime ».

Fait confiance au Pére et a de plus en plus
confiance en son amour. Est libéré de ses
soucis.


Lucas COBB


A tendance a étre ingrat. Se plaint, est amer.
A un esprit de critique. Dénigre les autres.

A tendance a souligner ce qui ne va pas. Est
souvent insatisfait(e) de quelque chose.

Se livre a des commérages (confesse les
péchés d’autrui). A besoin de critiquer les
autres pour se sentir bien. A le « don du
discernement ».

A tendance a se comparer aux autres, ce qui
conduit soit a I’orgueil soit a la dépression.

Se sent impuissant a vaincre la chair. N’a pas
de victoire du cceur sur ses «petits péchés»,
mais a perdu le sentiment d’étre réellement
pécheur.

Relativement peu portée sur la pricre. Celui-
ci est un dernier recours. Prie parfois en
public, rarement en privé.

4. Pour passer a la pratique

,\\"‘“H I 457

KN g\al““\ "

S’en remet a I’Esprit Saint pour maitriser sa
langue. Loue, édifie, remercie, encourage.

N’est pas aveugle au mal, mais choisit plutot
de se concentrer sur ce qui est bon et
constructif.

Est capable de confesser librement ses fautes
aux autres. Constate qu’il a souvent tort.
Désire surtout grandir.

Se tient avec confiance dans le Christ. Sa
valeur personnelle vient de la justice de
Jésus, et non de la sienne propre.

En reposant en Christ, il constate une victoire
de plus en plus grande sur la chair. I1
reconnait avec lucidité la réalité de son
péché.

La pricre est un élément vital de la journée et
ne se limite pas aux moments de calme. Aime
parler au Pére.

Dans les deux premiers chapitres, nous avons commencé a réfléchir sur ce que veut dire se
mettre a la suite de Jésus-Christ. La mission de Jésus a consisté a faire connaitre 1’Evangile du
royaume de Dieu en paroles et en actes. En tant que ressuscité, il donne a ceux qui le suivent
la responsabilité de s’approprier cette méme mission. L’Evangile, ainsi que 1’Esprit qui nous
transforme en 1’image du Christ, nous rendent capables de participer a cette mission. Une vie
de disciples est donc orientée par I’Evangile du Christ mort, ressuscité et qui régne
actuellement ; les disciples de Jésus cherchent a faire connaitre cet Evangile autour d’eux.

Revenons a Matthieu 9,35: «Jésus parcourait toutes les villes et les villages, il enseignait
dans leurs synagogues, préchait I’Evangile du royaume et guérissait toute maladie et toute
infirmité ». Jésus a annoncé le message du régne de Dieu et il en a manifesté la réalité par ses
actions. D’une facon analogue, ses disciples aussi sont appelés a faire connaitre le message de
la seigneurie et de I’amour du Christ par leurs paroles et leurs actes. Cet appel a faire
connaitre I’Evangile implique que les disciples de Jésus devraient se démarquer par certains

traits de caractére qu’ils ont en commun:

* Au lieu de s’isoler les uns des autres, ils cherchent a tisser des relations avec les personnes
qu’ils rencontrent la ou ces derniers vivent, travaillent et pratiquent leurs loisirs.

* Ills cherchent des occasions permettant de développer leurs capacités, dons, compétences,
expériences, connaissances et compassion afin de faire connaitre, par ces moyens,
[’Evangile de Jésus-Christ, aussi bien en paroles qu’en actes.


Lucas COBB


LR It @7

|
S LT

35 AT

* Ils sont attentifs aux besoins qu’ils constatent autour d’eux, lesquels peuvent fournir des
occasions de faire connaitre le message du Christ par ce qu'’ils disent, comme par ce qu’ils

font.

Dans les jours qui viennent, réfléchis aux besoins autour de toi, 1a ou tu habites, travailles et
pratiques tes loisirs, comme aussi dans la ville ou tu te trouves. Qui habite a c6té de chez toi?
Quelles sont les personnes que tu croises ou rencontres dans ta vie de tous les jours? Quels
sont leurs besoins spécifiques ?

a) Dresse une liste d’au moins cinqg besoins de celles et ceux qui vivent a proximité de toi:

b) Détaille un ou deux besoins ou situations que tu remarques particuliérement. Pourquoi ces
choses ont-elles retenu ton attention plutdt que d’autres ?

¢) D’apres toi, comment Jésus répondrait-il a ces besoins ? Dans ces situations, ferait-il
connaitre I’Evangile par ses paroles ? Par ses actes ? Par les deux ? Essaie de décrire comment,
a ton avis, il aurait agi:



Lucas COBB


WL BTN

Ay
3:.‘ UI}\\I \ ‘\"-
A\

36 KA

d) Quels dons, capacités, compétences ou expériences pourrais-tu mettre a profit pour
répondre a ces besoins ?

e) Utilise les lignes suivantes pour formuler une priere au sujet des besoins qui t’ont touché.
Peut-étre as-tu I’impression d’avoir les yeux fermés ou un cceur insensible aux besoins que tu
constates. Si ¢’est le cas, que faut-il demander a Dieu ?



Lucas COBB


,w*uf W 3 455,

Ulm N
!:ﬂ

37

Conclusion

La vie des disciples est d’abord une vie d’enfants de Dieu, une vie ou nous bénéficions du
statut de celui qui a été innocenté, «justifié», élevé a une position de supréme autorité. Notre
fagon de nous regarder ne peut qu’en étre profondément renouvelée, posée sur la base, non de
nos réussites ou échecs, mais de ce qu’il est et de ce qu’il a fait pour nous. Dieu nous regarde
au travers de la justice de son Fils, il fait de nous des «fils dans le Fils».

Cette vérité n’amoindrit en rien la nécessité de «nous charger de notre croix, de renoncer a
nous-mémes» et de suivre Jésus. Mais elle nous permet de le faire dans une attitude de
profonde reconnaissance et en étant conscients qu’en suivant le Maitre sur ce chemin, nous
suivons celui qui est en méme temps notre frére. En effet, Paul nous rappelle que si Dieu nous
a «connus d’avance», autrement dit s’il s’est attaché a nous avant méme notre naissance — et
il y a 1a, déja, un profond mystere! —, c’est parce qu’il avait pour dessein de nous rendre
«semblables a 'image de son Fils, afin que celui-ci soit le premier-né d’'un grand nombre de
freres » (Rm 8,29). Suivre Jésus n’est donc pas entrer comme un orphelin dans des
souffrances imposées par un Dieu distant; c’est placer nos pieds, y compris dans les
difficultés, dans les pas d’un grand frére qui nous a devancés et, méme, nous y accompagne a
chaque instant. C’est avancer avec celui qui nous permet de découvrir en Dieu un pére. Celui-
ci veille a notre bien, infiniment mieux que méme le meilleur des péres humains. Aussi
pouvons-nous avancer avec les mémes attitudes, les mémes pensées qui étaient en Jésus-
Christ, alors qu’il cheminait vers une gloire qui passait... par la croix (Ph 2,5-10).

Dans les deux prochains chapitres nous verrons comment étre fortifiés dans ce chemin, a
I’aide de deux moyens indispensables: la priere, ainsi que la lecture et la méditation des
Ecritures.

Dans les jours qui viennent, médite et prie en t’appropriant cette pricre :

/ ’ ’ ’ ’ ~ ’ \
«Selgneur, mercl parce gque je wal pas a me prowver devant toi. Pardonne-

mol toutes Les fois o j'ai essayé de Le faire; je reconnais que vouloir gagwner
tow affection de cette fagown revient a nier que tu m'as déja aimé parfaite-
ment en Jésus-Christ. Gloire a tol, car tu we fais un avee lul. Ce faisant, tu
maimes de L'amour dont tu L'aimes, tu me déclare juste de sa justice, tu fais
de mot tow fils/ta fille parce que j'appartiens a celul qui est ton Fils éternel.
Donne-mol de le suivre, lui qui est ton Fils, mon frére, dans tout ce que je
fais, transforme-mol en son image par ton Esprit, accorde-mol d’entrer
pleinement dans sa mission de faire connattre ton royaume et ton amour
autowr de wot, pour ta seule gloire, Amen ».

- J



Lucas COBB


,\\q“ﬂf L RN

UIJ‘\I \;\";I

38 g
Vivre en disciples de Jésus-Christ

Ch. 4: La priére: apprendre a demeurer en Christ

En bref

La pricre est un des principaux moyens par lesquels nous «demeurons avec Jésus»
aujourd’hui. C’est par elle que nous communiquons avec Dieu et que nous cultivons notre
relation avec lui. La priére peut prendre des contours variés (adoration, intercession, etc.) et
s’exprimer de multiples manicres suivant la personnalité, les circonstances et la tradition
d’Eglise de celui ou celle qui prie. Au-dela des formes différentes ’essentiel est que, dans la
priere, nous ayons conscience de nous placer devant Dieu qui nous connait intimement, et que
nous nous présentions a lui tels que nous sommes. La priere communautaire revét une
importance particuli¢re dans la vie des croyants.

L. Lire et méditer les passages suivants

a) Jn 1,35-39; 15,1-11
Quels sont les points communs entre le fait que les disciples en Jean 1 ont « demeuré» chez

Jésus et I’exhortation du chapitre 15 de « demeurer» en Christ? Quelles sont les différences
entre cette action de demeurer dans les deux passages ?

A ton avis, en quoi consiste concrétement, en Jn 15,1-11, I’action de demeurer? D’aprés ce
passage, quelle est 'importance de demeurer ainsi en Christ? Quels sont les bienfaits qui en
découlent ?



Lucas COBB


W e g P

E T

39

b) Jn 17,24-26
Que dit ce passage sur I’essentiel de la situation finale promise a ceux qui appartiennent au
Christ ? Quelles pourraient en étre les implications pour notre vie de priére ?

c) Mt 6,5-15
Quelles sont les mises en garde que Jésus adresse aux disciples aux v. 5-8 en lien avec la
priere ? Quelles sont les consignes positives correspondantes ?

Comment résumer, dans les grandes lignes, la priere des v. 9-11? En quoi cette priere devrait-
elle structurer notre vie de pricre ?

Quel est le lien entre le v. 12 et les v. 14-15? Que cela montre-t-il au sujet des attitudes que
nous devons adopter dans la priére et dans notre relation avec Dieu?



Lucas COBB


W e g 2

0 ‘:"' UI;\\I \ ‘\“‘.

d) Ep 6,18-20; Ph 4,6; 1 Tm 2,1-2
Que montrent ces versets au sujet de la priere ? De la fréquence ? Des sujets précises a
aborder ? Des attitudes a cultiver en lien avec la pricre ?



Lucas COBB


2. Commentaire et réflexions

Suivre Jesus, « demeurer » en lui

Les premiers disciples suivaient Jésus dans
ses déplacements en Galilée et a Jérusalem.
Ils ont pu «demeurer» aupres de lui et, trois
années durant, lui poser des questions, lui
partager leurs encouragements, leurs hésita-
tions et leurs doutes. Ils avaient ’occasion de
constater sa sollicitude, de bénéficier des
moments d’intimité auprés de lui. Ce temps
passé en sa présence n’avait rien d’anodin
car, comme il le dit, «celui qui m’a vu, a vu
le Pere» (Jn 14,9).

A la fin de son ministére terrestre, alors
méme qu’il leur annonce son départ, Jésus
fait voir la possibilit¢ et I’importance de
poursuivre cette relation. Cependant, le lan-
gage change: il ne s’agira plus de «demeu-
rer» avec lui mais en lui. D’une certaine
facon, la différence est toute relative: les dis-
ciples poursuivront une relation déja établie.
Mais une fois Jésus monté aupres du Pére, les
modalités en seront modifiées. Cette relation
avec Jésus qui permet de contempler le Pére
passera désormais par la priere, par le fait de
«demeurer dans son enseignement» (Jn 8,31)
et I’obéissance, trois moyens par lesquels les
disciples demeureront dans 1’amour du
Christ. Grace a I’approfondissement de ces
trois choses, la relation «portera du fruit» sur
le plan d’une vie transformée, reflétant une
communion intime avec Jésus (v. 5).

Deux chapitres plus loin, dans sa priére
pour les disciples, Jésus replace cette relation
dans la perspective de 1’éternité. Ce qu’il veut
est que I’intimité que ceux-ci ont connue avec
lui se poursuive jusque dans le royaume
¢ternel. Les disciples pourront alors jouir de
nouveau de sa présence directe et constante.
La plénitude de I’amour du Pére dont il est
lui-méme 1’objet leur sera donnée en raison
de leur union — leur amitié¢ (Jn 15,13-15)! —
avec lui. Cette perspective d’une communion
parfaite avec le Christ et, par lui, avec Dieu,
devraient fournir une puissante motivation
dans notre vie de priere et d’obéissance, a
nous aussi.

41

& \"‘uﬂi SUNRE &

W

)
,‘x

o

VA
Qﬂ

Dans le domaine de la priere, comme dans
les autres domaines, I’exemple de Jésus est
important. Les Evangiles montrent que le
ministére de Jésus, bien que rempli d’activi-
tés souvent débordantes, fut porté par une vie
de priére constante. Jésus encadrait ses choix
et actions par cette communication avec le
Pére. A des moments clés, il s’isolait pour
des temps de priere prolongés. D’ailleurs,
cette pratique d’intimité découlait, non d’un
sentiment d’obligation devant un devoir
imposé mais d’une profonde conscience que
celui que Jésus priait était son Pére, celui
avec qui il entretenait une relation plus pro-
fonde qu’avec les personnes les plus proches,
y compris au sein de sa propre famille'. Pour
nous de méme, la priere doit étre en premier
lieu, non une corvée ou une simple liste de
requétes, mais une facon de cultiver cette
relation consistant & demeurer avec et en lui.

Un modele pour nos prieres

L’enseignement de Mt 6,5-15 constitue une
sorte de «catéchisme» sur la priere. Ces ver-
sets soulignent d’abord que la priére, méme
en public, n’est pas pour ceux qui écoutent
mais pour Dieu. Le langage de Jésus est
volontairement excessif et vise a marquer les
esprits: la priere est pour Dieu seul, a tel
point que les disciples sont encouragés a
s’installer dans le seul endroit de la maison
que ’on pouvait fermer a clé et a y réserver
leur priere (v. 6)! Du reste, les versets qui
suivent, formulés a la deuxiéme personne du
pluriel — «donne-nous aujourd’hui...», etc.
(v. 9-13) —, montrent que la priére doit aussi
se faire dans un cadre communautaire’. Il ne
convient donc pas de prendre le v. 6 au pied
de la lettre. L’idée est que la priére n’est pas
un moyen de mettre en évidence sa propre
piété ou sa connaissance des Ecritures. Elle
existe pour parler, comme on parle avec un
ami intime, au Dieu qui voit et connait
parfaitement nos motivations et notre cceur.

1. Lc241-51;Mt11,25-27.
2. Cf. aussi Mt 18,19.

- .'i.)

l\l \ “s‘-


Lucas COBB


De méme, parce que la priere nous met en
face du Dieu qui nous dépasse infiniment,
elle n’est ni une simple répétition de formules
apprises par cceur que nous pourrions répéter
sans réfléchir a leur sens, ni le moyen par
lequel nous pourrions forcer la main de Dieu
par une abondance de paroles (v. 7-8). Dieu
est notre Pére qui sait, mieux que nous, ce
dont nous avons besoin.

Les v. 7-13 constituent ce qu’on appelle le
«Notre Pere». L’importance de cette pricre
se voit des le v. 9: «Lorsque vous priez,
dites... ». Ce qui suit représente a la fois une
priere a dire et a redire réguliérement, et un
modele sur lequel doivent se calquer nos
prieres, spontanées ou autres. Plusieurs points
sont a relever ici:

* L’adresse (v. 9b) souligne que le Dieu que
nous prions est a la fois notre Péere, avec
tout ce que cela sous-entend de proximité et
d’intimité, et celui qui est «aux cieux», le
ciel étant la sphere de transcendance et de
majesté. Dieu se fait proche de nous en
Christ. Mais il garde sa souveraineté et
exige le respect qui lui est di, a lui qui est
le créateur et Maitre de toutes choses !

La priere se divise en deux sections conte-
nant chacune trois demandes. Les trois pre-
micres demandes (v. 10) concernent le nom
de Dieu (sa «réputation» au sein de I’Egli-
se et parmi les nations), son régne et sa vo-
lonté. C’est une fagon de rappeler que la vie
des disciples est d’abord tournée vers Dieu,
vers son régne et sa gloire (Mt 6,33).

La seconde section (v. 11-13a) contient
trois demandes touchant aux besoins des
disciples. Ces versets vont crescendo: le
«pain» ou les besoins matériels, le pardon
divin et la protection spirituelle, aussi bien
dans des épreuves (le mot traduit par «ten-
tation» a aussi le sens d’«épreuve») que
dans les attaques du Malin. Ces demandes
soulignent nous sommes dépendants de la
protection de Dieu; en nous invitant a nous
les approprier, elles laissent également
entendre que Dieu prend réellement soin de
nous, ses enfants, grace a notre appartenan-
ce a Jésus-Christ.

42

* Les prieres juives s’achevaient habituelle-
ment par une « doxologie», une courte lou-
ange a Dieu qui dit sa «gloire». Cette
doxologie était laissée a I’initiative sponta-
née de celui qui officiaient le culte. C’est ce
que I’on voit au v. 13b, méme si, au fil des
siecles, la doxologie qu’on y trouve aujour-
d’hui a fini par prendre une forme fixe (elle
est absente des manuscrits les plus anciens).

Le Notre Péere priere, souvent récitée dans
le cadre du culte, peut étre reprise comme tel-
le. Mais elle fournit aussi une structure a nos
prieres. Elle nous invite & mettre le nom, le
régne et la volonté de Dieu en tout premier
lieu puis, dans un deuxiéme temps, nos be-
soins : matériels, mais aussi et surtout «spiri-
tuels ». La doxologie rappelle que notre pricre
consiste encore a redire la grandeur de ce
Dieu qui nous a créés et rachetés en Jésus-
Christ.

Les v. 14-15 prolongent la demande de par-
don du v. 12. IIs précisent que ce pardon que
nous demandons a Dieu doit s’accompagner
d’une volonté de pardonner a ceux qui ont
commis des torts contre nous. La formulation
peut paraitre dure mais elle est d’une logique
imparable. Nous vivons dans la communion
avec celui qui est devenu notre « Pére», grace
au pardon acquis a la croix; refuser d’en
devenir des canaux autour de nous montrerait
que nous n’avons pas réellement compris ce
qu’est le pardon de Dieu. Une telle attitude
reviendrait a scier la branche sur laquelle
nous sommes assis. Dieu nous appelle a
aimer du méme amour dont nous avons été
aimés en Christ et cet amour se concrétise,
tout d’abord, dans le pardon offert aux autres.

Prier : oui, mais comment ?

L’Ecriture met donc en évidence 1’impor-
tance de la pricre. Celle-ci doit faire partie de
notre journée, que ce soit dans le cadre de
notre culte personnel ou, plus spontanément,
dans les différentes circonstances ou nous
nous trouvons. C’est ce que Paul veut dire en
exhortant ses lecteurs a «prier en tout temps »
(Ep 6,18). De telles priéres peuvent étre des
exclamations de louange devant la beauté de
la nature ou un «merci Seigneur» alors qu’on


Lucas COBB


43

le voit a I’ceuvre autour de nous; il peut
s’agir d’'une demande silencieuse de sagesse
ou d’une parole pertinente, formulée entre
deux phrases d’une conversation alors qu’on
cherche a rendre témoignage a quelqu’un qui
s’intéresse a la foi. L’essentiel est d’étre
conscients que notre vie se déroule devant
Dieu, dans la communion avec lui.

Dans ses lettres, I’apotre Paul emploie plu-
sieurs mots pour décrire la priere: supplica-
tions, requétes et intercessions, trois mots
plus ou moins synonymes. Leur variété sou-
ligne que nous sommes encouragés a remettre
a Dieu les situations et personnes que nous
connaissons afin qu’il y agisse pour sa gloire.
Notons la mention des «actions de grace»
qui revient plus d’une fois (Ph 4,6; 1 Tm
2,1). Ce peut étre un simple remerciement ou
une priere approfondie; I’important est de
rester dans une attitude de reconnaissance et
de gratitude envers Dieu et que la priere ne
soit pas simplement une demande, comme si
Dieu était avant tout au service de nos désirs
et besoins.

Les sujets de priére dans Ephésiens, Philip-
piens et 1 Timothée sont également a relever:
certes, nous prions pour nous-mémes (Col
4,6b); mais aussi pour I’Eglise («tous les
saints ») et plus spécialement pour I’ceuvre de
I’Evangile. En Ep 6,19-20, Paul demande a
ses lecteurs d’intercéder pour lui alors qu’il
cherche a répandre la Parole. Cette requéte
implique un accent dans la priere sur 1’ceuvre
de I’Evangile au prés comme au loin. Paul
encourage aussi I’Eglise a prier pour les
personnes qui occupent des places d’autorité
et de direction des pays (1Tm 2,1-2), y
compris avec des actions de graces pour les
bonnes choses qu’elles accomplissent! Il
n’est peut-€tre pas inutile de préciser que
cette priere, « afin que nous menions une vie
puaisible et tranquille», ne vise pas tant la
tranquillit¢ de I’Eglise qu’une situation qui
permette a 1’Evangile d’étre annoncée sans
entrave imposée par ceux qui dirigent la cité
et le pays.

P
o

RYAT

Notons enfin que ces passages nous encou-
ragent a persévérer dans la priére (Ep 6,18)°
et a y joindre la confiance dans le Dieu qui
veille a notre protection (Ph 4,6): la priére se
doit d’étre une expression de notre dépendan-
ce a son égard et de la libert¢ que nous pou-
vons avoir, sachant qu’il est devenu notre
Pére en Jésus-Christ et qu’il cherche toujours
le bien ultime de ses enfants.

Priere, personnalités, traditions d ’Eglise

La prieére prend une variété de formes en
fonction de la situation (louange ou interces-
sion, actions de grace ou requétes) mais aussi
en raison de nos personnalités différentes et
des traditions ou habitudes des Eglises que
nous fréquentons. Cette variété est en soi
positive car elle refléte la diversité de notre
humanité, chaque personne étant unique. Elle
permet méme de mieux percevoir la richesse
de Dieu, source inépuisable de toute créativi-
té humaine. La priére ne pourra donc jamais
se réduire a une forme immuable ou a une
habitude figée. Pourtant, cette diversité est
souvent vécue comme un probléme et non
une richesse. La facon de prier dans tel milieu
d’Eglise a tendance a étre considérée comme
la seule valable ou la seule vraiment «spiri-
tuelle». En réalité, imposer de telles regles
est plutdt un signe d’immaturité spirituelle !

Cela dit, au-dela des formes inévitablement
différentes, y a-t-il des éléments bibliques qui
doivent guider notre priére ?

En Ephésiens 6,18, Paul encourage ses
lecteurs a « prier en tout temps par I’Esprit ».
Bien que certains comprennent la « priere par
I’Esprit» par comme une référence au parler
en langues ou a des phénomeénes qui court-
circuiteraient I’intelligence, ce que Paul écrit
ici s’oppose plutdt a des prieres dites machi-
nalement, sans que le cceur y soit engagé.
Paradoxalement, prier par I’Esprit engage da-
vantage la personne qui prie qu’une priere ou
I’intelligence serait mise provisoirement hors
course! Il y a peut-étre aussi 1’idée de se
laisser conduire dans des sujets que I’Esprit

3. Voiraussi Lc 11,5-8; 18,1-8.

R Ll -

Jist

Kivy
-
\\ LY


Lucas COBB


inspire pour faire penser, par exemple, a quel-
qu'un qui a besoin d’intercession ou a une
situation particulieére. Sachant que I’Esprit
sait mieux que nous ce qu’il faut demander
(Rm 8,26-27), 1l y a tout lieu de nous remettre
a lui pour les sujets que nous soumettons a
Dieu!

Cela implique-t-il que la priére doit, dans
tous les cas, €tre spontanée? Les pricres
écrites, notamment dans le culte, peuvent-
elles aussi avoir leur place? La réponse que
I’on donne a cette question dépendra, en
grande partie, de la culture d’Eglise dont on
fait partie. S’il est vrai que des priéres lues
peuvent ressembler a une simple lecture de
textes, il est aussi possible que celui ou celle
qui reprend une pricre écrite le fasse en se
I’appropriant, pour que la priére formulée par
un autre devienne sa priére. A I’inverse, bon
nombre de priéres «spontanéesy, surtout
lorsqu’elles sont dites par un chrétien de
longue date, finissent par étre prévisibles,
prononcées comme un simple automatisme !
Sans aucun doute, 1’équilibre dans ce domai-
ne est a cultiver.

Prier les uns avec les autres

Bien que I’on puisse hésiter a prendre la
parole en public, la priere en commun est
source d’une grande bénédiction. Non seule-
ment elle nous aide a rester concentrés sur ce
que nous disons, au lieu de laisser vagabon-
der nos pensées, mais encore les prieres des
autres peuvent stimuler et orienter nos prie-
res. Selon 1’Ecriture, la priére communautaire
peut étre d’une efficacité particulicre :

En verité je vous dis encore que si deux d’entre
vous s’accordent sur la terre pour demander
quoi que ce soit, cela leur sera donné par mon

Pere qui est dans les cieux. Car la ou deux ou

trois sont assemblés en mon nom, je suis au

milieu d’eux (Mt 18,19-20).

En revanche, il importe, surtout dans le
cadre de la pricre en communauté, de se
rappeler qu’en priant, nous nous plagons
devant le Dieu qui, a la fois, nous connait
intimement et est en méme temps notre Pére.

44

Dans la priere, y compris en public, nous
parlons au Dieu qui sonde les coeurs. Nul
besoin de prendre des facons de parler affec-
tées et artificielles, nul besoin de prendre un
ton particulier, comme si nous devions nous
concurrencer les uns les autres pour attirer
son attention! La priére offerte a celui qui
nous connait parfaitement devrait étre le
moment ou, plus que jamais, nous pouvons
«tomber les masques ».

En derniére analyse, la priere n’est pas une
«arme» pour obtenir de la part de Dieu des
biens que nous voulons pour nous-mémes
mais I’expression de notre amour, le moyen
que Jésus-Christ nous donne pour demeurer
dans la communion avec lui!

AN

\alu‘sl S;\’;V'


Lucas COBB


,‘3'*1! L RIS ivy

UIM\ g

' »

45

3. Questions d’application

a) Comment décrirais-tu ta vie de priere ? Comme une relation vivante avec Dieu qui te donne
conscience de « demeurer» en Jésus-Christ? Comme une corvée ou un devoir asséchant? Une
«liste de courses» ? Ou autre chose ? Qu’est-ce qui, dans ta vie de priere, fait que tu la
décrives de cette facon ?

b) Comment décrirais-tu ta relation avec Dieu en Jésus-Christ? Comme une relation avec un
ami — qui reste pourtant ton Maitre ! — ponctuée par des temps d’intimité ? Comme une
relation «a distance » ? Autre ? Tache de donner une description détaillée.

¢) Y a-t-il des choses précises qui t’empéchent de vivre ton rapport avec Dieu comme une
relation avec un Pére et avec le Christ comme avec un ami ? Si oui, quelles sont-elles ?

d) Quelles sont tes habitudes dans la priere ? Que peux-tu faire dans les jours et semaines qui
viennent pour que cette pratique devienne ou plus vivante ou plus réguliére ?



Lucas COBB


;\}\‘"‘“ Wi .\it llmg 7 iy
EANY A
. "!dv‘ ‘\

e) En rapport avec le commentaire donné ci-dessus (section 2), énumere cinq choses précises
qui peuvent enrichir ta vie de pricre:



Lucas COBB


,\3'*1! 7]

' »

47

4. Pour passer a la pratique

Suivant ou tu en es dans ton cheminement de foi, il est possible que tu te demandes
pourquoi tu voudrais participer a la mission de Jésus-Christ. Cela peut étre lié a une question
de timidité ou au fait que tu ne te sens pas a 1’aise pour parler a des inconnus. Peut-étre I’idée
de parler de la «religion» revient-elle dans ton esprit a faire étalage de ton jardin secret. Il
serait encore possible de réagir en disant: « Comment est-ce que je peux penser aux besoins
des autres, alors que c’est moi qui ai besoin de 1’aide ? ».

I1 existe pourtant plusieurs raisons de s’approprier la mission de Jésus, a commencer par le
commandement que lui-méme a donné a ses disciples ou le privilége de voir des personnes
découvrir Dieu. Cela étant dit si, a ce stade de ton cheminement, cela ne te semble pas fournir
une motivation suffisante, peut-étre [’apdtre Paul peut-il apporter des perspectives

L

supplémentaires utiles.

Lire 2 Co 5,14-15. Dans ces versets, Paul fait savoir ce qui le motive dans son désir de
s’approprier la mission de Jésus. Quelles sont ces motivations ?

L’amour du Christ constitue une raison impérieu-
se de faire connaitre I’Evangile en paroles et en
actes. Notons que la réponse de Paul a I’amour du
Christ est de se faire un instrument de son amour.
Nous pourrions dire que c’est I’Evangile lui-
méme qui, une fois recu, a motivé 1’apotre a
participer a son rayonnement. Or, relevons ceci:
le message de I’amour du Christ a donné a Paul la
motivation et la capacité d’en étre un canal. Paul
ne s’est pas fait serviteur de 1’Evangile par simple
obligation envers un devoir, ou a cause d’un

sentiment de culpabilité. Mettre sa vie au service
du Christ était plutot pour lui un acte d’obéissan-
ce et d’amour qu’il offrait en réponse a 1’amour
immense de Dieu qu’il avait découvert en Christ.
Paul aimait le Christ et fut habilité & devenir un
instrument de 1’amour du Christ pour le monde,
parce que, comme I’écrit I’apbtre Jean, le Christ
I’avait aimé le premier (1 Jn 4,19). La vie de Paul
fut «missionnelle» parce que I’amour du Christ a
créé en lui un cceur missionnaire.

Peux-tu dire que ton coeur est porté vers la mission de Jésus ? Noter tes pensées et réflexions

personnelles a ce sujet.

I 457

»\I\ ‘s vl


Lucas COBB


WL BTN

Ay
3:.‘ UI}\\I \ ‘\"-
A\

48 R

Reprends maintenant ces réflexions et fais-en une pricre. Que dirais-tu a Jésus au sujet d’un
coeur porté sur la mission ?



Lucas COBB


A LiE T R iy,

W
49 “<'!
Conclusion

La pricre est a la fois 1’¢lément le plus typique de la foi chrétienne et un des domaines ou
I’on éprouve le plus de difficultés dans la mise en pratique! La raison n’est pas difficile a
trouver : il est toujours plus facile de s’attacher a quelqu’un ou quelque chose que 1’on voit. 1l
est nettement plus difficile de consacrer du temps a celui que nous ne voyons pas! C’est sans
doute, en partie, pourquoi quantité de chrétiens dans I’histoire de I’Eglise ont tenté de rendre
Dieu plus «palpable», en recourant & des icOnes, a des images ou a des techniques
«spirituelles». En réfléchissant a cette tentation, on se rend compte que, pour qu’une vie de
pricre se développe et s’approfondisse sans tomber dans I’idolatrie, une variété de choses est
nécessaire: de la discipline et d’un solide ancrage dans la Parole pour ne pas nous construire
un dieu a notre image, mais aussi des rappels constants de I’immensité¢ de ’amour et de la
grace de Dieu, qui nous poussent plus spontanément a 1’adoration et a la louange.

Dans ce domaine, des aides peuvent aussi étre utiles: une liste de sujets de priere
d’intercession ou d’actions de grace, un cahier pour mettre par écrit des prieres qu’on adresse
a Dieu a des occasions particuliéres, un cédérom de louange, voire un livre de priéres qui peut
«amorcer la pompe» et servir de tremplin a une priere davantage nourrie et irriguée.

Bien qu’une vie de priére soit parfois difficile, il importe de la cultiver. En effet, 1’essentiel
de notre vie chrétienne est la communion avec celui qui nous a créés pour une relation avec
lui, ¢’est I’action de demeurer en Christ. A défaut d’une telle vie de priere, le christianisme se
réduit fatalement a une philosophie, un systéme de pensée, voire une idéologie ou, pire
encore, une arme a brandir contre les autres. En revanche, approfondir cette communion avec
le Dieu qui «demeure dans les lieux ¢levés et dans la sainteté» (Es 57,15) mais qui est en
méme temps «notre Pérey», nous fait redécouvrir le secret de notre existence. Vivre ainsi
«devant Dieu» (coram Deo, comme on le dit dans le jargon théologique) nous permet de
retrouver notre statut d’images de Dieu dont la valeur réside dans la relation a «I’original », le
Dieu vivant, et avec celui qui est, par excellence, «1’image du Dieu invisible», Jésus-Christ.

Dans les jours qui viennent, médite et prie en t’appropriant cette priére :

/«seigwew, mercl pour cette grice mmense de te connaitre, et de te cow-\
naltre comme notre Pere parce gque tu as fait de nous fréves et sceurs de ton
Fils Jésus. Pardonne-mol mes lenteurs dans ma communion avee tol. Fais
que La prigve — le fait de me placer devant tol — soit, non une corvée mais une
joie, quelaue chose qui corvesponde & ce queje suls et & ce dowtj ‘éprouve tous
Lesjours le besoin, autant gue de la nourriture et du sommeil. Béni sois-tu,
Pere, car tu nous fais un ave Jésus-Christ, tu nous promets une communion
éternelle avee Lul et tu nous dis que L'amour dont tu L'aimes est L'amour
dont tu nous aimes parce gque nous sommes a Lui. Gloire a tol, Seigneur,
pour cette grice si précieuse! Amen ».

\\ 4

SIS,


Lucas COBB


WL RN

" &\a Ii Sl S ;\’E"‘

50 N

T
-
A=

Vivre en disciples de Jésus-Christ

Ch. 5: La lecture biblique: devenir acteurs dans I’histoire de Dieu

En bref

La Bible est le moyen principal par lequel nous grandissons en tant que disciples: c’est par
elle que nous connaissons Dieu, son caractére, sa volonté, son salut et ses desseins pour la
création. L’Ecriture n’est pas un livre magique nous révélant de fagon immédiate les
directives de Dieu pour chaque moment de la journée mais elle nous montre notre place dans
I’histoire de la rédemption: d’ou nous venons, ou nous allons, ce que nous sommes en Jésus-
Christ, comment nous devons vivre et a quoi nous sommes appelés. Elle nous révele ’histoire
dont Dieu est I’auteur et dans laquelle il nous appelle a devenir acteurs pour sa gloire.

1. Lire et méditer les passages suivants

a) Ps 19,1-15

Entre les v. 2-7 et 8-12 il y a un changement de thémes dans ce psaume. Quel est le point
central de chacune de ces deux sections ? Comment la facon de nommer Dieu aux v. 2 et 8
permet-elle de faire ressortir 1’idée principale ?

De maniére générale, que montrent les v. 8-12 au sujet de la révélation de Dieu? Ou cette
révélation se trouve-t-elle et quelle sont les différences par rapport a celle des v. 2-7?



Lucas COBB


ket R Hing

UIJ‘\I \;\""

A

51 "!:

Quelle réaction cette révélation suscite-t-elle chez le psalmiste v. 13-15? Que cela montre-t-il
au sujet de la révélation de Dieu?

b) Ps 77,1-21; 105,1-45

Nous ne savons pas a quelle époque ces deux psaumes ont été écrits mais ils 1’ont été bien
longtemps apres les faits qu’ils racontent. Au Psaume 77, quel est 1’état d’esprit du psalmiste
aux v. 2-11? Pourquoi ?

Pourquoi les v. 11-12 sont-ils si importants pour comprendre la démarche du psalmiste ici?
Sachant qu’il y a dans ce psaume un but didactique — le psalmiste veut apprendre quelque
chose a ceux qui entendront ou liront le psaume par la suite — qu’est que cela implique pour
I’importance des événements racontés aux v. 13-217?

Un auteur parle de I’importance «d’habiter» le texte biblique — ¢’est-a-dire de se voir comme
participant des événements racontés ou contemporains de ceux auxquels tel texte s’adressait
au départ — et, a partir de ce point de vue, d’essayer de comprendre le monde autour de nous.
Comment cette idée aide-t-elle a saisir la démarche du psalmiste dans ces deux psaumes ?



Lucas COBB


o bad BT

& JBIS
5 Zagad” Y

c¢) Dt 6,20-25; 29,9-14

Le livre du Deutéronome raconte le renouvellement de 1’alliance entre Dieu et Israél quarante
ans apres la sortie d’Egypte, alors que les Israélites sont sur le point d’entrer dans la terre
promise. Comment cette idée d’« habiter » le récit biblique permet de comprendre la démarche
préconisée en Dt 6,20-25?

Pourquoi une telle démarche est-elle importante pour comprendre qui est Dieu? Pour
comprendre qui, et comment, est 1’étre humain et le monde ou nous vivons ?

d) 2 Tm 3,14-17

Pourquoi est-il important de savoir que I’Ecriture — I’ Ancien et le Nouveau Testament — est
«inspirée » (littéralement, « soufflée de Dieu»)? Que cela dit-il de I’'importance de s’enraciner
en elle?



Lucas COBB


\a Ll - RUITE ST
YO

QAW s
::’.:Ef:' Y ‘\UI()‘\I S“\/ A

53 "

D’aprés ces versets, quel est le but pour lequel les Ecritures ont été révélées ? Sachant cela,
I’étude de la Bible peut-elle se faire uniquement pour augmenter nos connaissances ? Ou pour
savoir quelle décision prendre a un moment donné ? Pourquoi ou pourquoi pas ?



Lucas COBB


2. Commentaire et réflexions
Une révélation particuliere et fiable

La Bible souligne a de nombreuses reprises
que Dieu se révele a travers sa création. Puis-
que celle-ci est ’ceuvre de ses mains, il est
normal qu’elle porte les traces de sa majesté
et de sa grandeur. Pourtant, comme David le
précise au Psaume 19, cette révélation n’est
pas articulée: «la voix» de la parole divine
n’y est pas entendue (v. 4). La connaissance
que Dieu donne de lui-méme dans sa création
est donc partielle, générale et non spécifique.
C’est pourquoi le psalmiste emploie le nom
générique de «Dieu» au v. 2 (’el). De plus,
en raison du péché, les humains ont imman-
quablement tendance a tordre cette révéla-
tion, I’interprétant a leur guise ou s’en ser-
vant pour se réinventer Dieu a leur image.

La révélation particuliére de Dieu dans sa
Parole vient combler et compléter cette révé-
lation partielle. En se faisant connaitre a son
peuple et en agissant en sa faveur, Dieu est
reconnu comme le Dieu de 1’alliance (Yhwh,
v. 8); il communique sa volonté de fagon
claire. Cette révélation devient la norme pour
la vie de son peuple. Etant «véridique», elle
«restaure I’ame» des fidéles, elle indique le
chemin a suivre et «éclaire les yeux» (v.
8-9). La description de la révélation particu-
liere de Dieu dans ces versets est frappante:
la Parole de Dieu est «parfaite», elle est
«droite », « limpide», «pure», «juste», «plus
précieuse que l’or», elle «subsiste a tou-
jours». Il ne faut pas minimiser le fait que
cette Parole divine a été donnée a des étres
humains qui 1’ont aussi mise par écrit avec
leurs mots et en lien avec la culture ou ils se
trouvaient. Cependant, elle reste inspirée et
donc fiable pour que le peuple de Dieu soit
un peuple «averti» et qu’il la «mette en pra-
tique» (v. 12). Comme le montre la suite du
psaume, cette Parole vise a «préserver» les
croyants, a les faire cheminer dans «I’inno-
cence» et a les orienter vers leur rédempteur
(v. 13-15).

La perspective de ce psaume, qui parle
surtout de la Loi de Dieu, est importante. On
peut I’étendre & I’ensemble des Ecritures de

54

,‘\-mu

s

' »

I’Ancien et du Nouveau Testament: le Dieu
qui s’est lié a son peuple — qui, en Jésus-
Christ, s’est révélé de fagon décisive et a
opéré une rédemption totale — ne le laisse pas
sans boussole. Il veille, au contraire, a ce que
ceux qui lui appartiennent aient une regle
claire alors qu’ils cheminent vers la consom-
mation de leur rédemption dans le royaume
éternel.

Comment se servir de ce guide ?

Cela étant dit, comment I’Ecriture fonction-
ne-t-elle en tant que guide et norme pour
notre vie? Il faut le souligner, la Bible n’est
pas un livre magique qu’il suffirait d’ouvrir
au hasard pour qu’en tombant sur un verset
quelconque, Dieu nous parle de fagcon directe
et révele ce que nous devons faire dans telle
situation précise. Certes, il peut le faire ! Mais
la Bible a été écrite pour des situations parti-
culieres d’il y a deux millénaires ou plus.
Comme on dit souvent, la Bible a été écrite
pour nous mais elle ne s’est pas adressée a
nous. Elle fut rédigée et transmise pour tout
le peuple de Dieu mais ses premiers lecteurs
et auditeurs sont séparés de nous par 2000
ans d’histoire ou davantage et ils vivaient
dans des cultures bien différentes des notres.
La Parole leur est venue tout d’abord pour les
aider a agir de facon juste dans leurs circon-
stances particuliéres. En faire 1’abstraction
lorsque nous essayons d’appliquer cette
Parole a nos situations aujourd’hui risque fort
de nous induire en erreur et de nous faire
passer a cOté de certains aspects importants
de son message.

Pour bien comprendre et mettre en pratique
le message biblique, il est donc souvent
nécessaire de se retrousser les manches, de
prendre un dictionnaire biblique, une Bible
d’étude ou un commentaire et d’essayer de
discerner quel message 1’auteur inspiré
voulait donner a ses premiers auditeurs ou
lecteurs. C’est seulement a partir d’un tel
travail que nous pouvons dégager les princi-

I 457

IJ‘\I \ Q"


Lucas COBB


pes et connaissances qui s’appliquent & nos
situations aujourd’hui'.

La Bible et le Dieu de [’histoire

Au-dela de cette recherche pour dégager le
contexte et les principes du texte biblique,
une démarche fondamentale consiste a nous
imprégner de [’histoire que raconte I’Ecriture
et a y discerner notre place. La Bible nous
présente un vaste tableau historique et litté-
raire qui commence par montrer le Dieu
créateur qui a suscité 1’univers par sa parole
puissante et a fait 1’étre humain comme son
«image» pour vivre dans la communion avec
lui. 11 fait savoir que, suite a l’irruption du
péché dans le monde, Dieu a continué a che-
miner avec les humains afin de les racheter
de leur situation marquée par la révolte, la
confusion et la mort. Le dessein divin de
rédemption a trouvé son accomplissement
dans la venue, la mort et la résurrection de
Jésus-Christ qui mettra fin a I’histoire présen-
te par son retour pour le jugement et le salut.
On désigne fréquemment cette grande fresque
qui va de la création a la fin de I’histoire
présente par les termes «création», «chute»,
«rédemption», «consommation». Dans tout
cela, I’Ecriture nous révéle qui est Dieu, com-
ment il est, comment il a agi dans I’histoire,
ses projets pour I’humanité et la création. Elle
fait savoir qui nous sommes, quel est notre
probléme, et quelle est la solution en Christ.
Autrement dit, I’Ecriture nous révéle la vérité
profonde de notre réalité.

L’Ecriture nous montre donc que Dieu agit
dans I’histoire et qu’il se fait connaitre dans
des événements particuliers — la vocation
d’Abraham, 1’exode, la venue, la mort et la
résurrection du Christ, etc. — et dans I’inter-
prétation qu’il donne a ces événements dans
sa Parole. C’est pourquoi les auteurs bibli-
ques, surtout dans des moments de doute ou
de découragement, ne se laissent pas paraly-
ser par leur émotions ou crises personnelles

1. Des livres comme celui de Gordon Fee et Douglas
Stuart, Un nouveau regard sur la Bible, Deerfield
[FL], Vida, 1990, sont trés utiles pour ce genre de
travail.

55

mais remettent en mémoire ce que Dieu a fait
dans I’histoire, histoire qui est transmise dans
les livres sacrés, précisément. C’est ce que
nous voyons aux psaumes 77 et 105, entre
autres. S’ils le font et s’ils en parlent, c’est
aussi pour encourager cette méme démarche
chez les autres membres du peuple de Dieu.
La vérité de Dieu connaitre se fait, non pas
tant dans nos expériences ou émotions a un
moment donné¢ que dans I’histoire de son
peuple.

C’est pour cette méme raison que Moise,
dans le Deutéronome, exhorte les membres
du peuple a montrer aux plus jeunes 1’enraci-
nement de leur obéissance dans I’histoire (Dt
6,20-25). Ce que nous sommes, notre manicre
de vivre, dit Moise, doit se comprendre en
prolongement a cette histoire dans laquelle
nous avons été insérés. A ce sujet, I’emploi
du mot «aujourd’hui» en Dt 29,9-14 (trois
fois) est significatif. C’est le Deutéronome
qui fait — et de tres loin — I’utilisation la plus
fréquente de ce terme dans la Bible. Or, cet
«aujourd’hui» n’est pas seulement prononcé
a Dintention de ceux qui, a 1’époque de
Moise, s’apprétaient a entrer dans le pays; il
est aussi pour leurs descendants, pour qu’a
chaque génération les membres du peuple de
Dieu prennent conscience que le message de
ce livre les concernait aussi et qu’ils se
placent, en quelque sorte, aux cotés des
premiers auditeurs, qu’ils voient I’histoire de
ces derniers comme étant /eur histoire”!

Notre place dans le récit biblique

Il y a la un principe qui vaut encore pour
nous. Dieu veut que nous replacions notre vie
et notre action dans cette histoire de rédemp-
tion qui va de la création a la croix et de la
croix a la consommation et que, a partir
d’elle, nous y comprenions notre place. Nous

2. Voir encore Dt 5,1-3: «Moise convoqua tout le
peuple d’Israél et leur dit: Israél, écoute les décrets et
les régles que je prononce aujourd’hui devant vous
pour que vous les appreniez et les mettiez en pratique.
Le Seigneur notre Dieu a conclu une alliance avec
nous au mont Horeb. Il ne I’a pas conclue avec nos
péres seulement, mais avec nous tous qui sommes
encore vivants, ici aujourd hui!» (NFC).

AN

\alu‘sl S;\’;V'


Lucas COBB


devons considérer notre histoire (avec un
petit «h») a I’intérieur de 1’Histoire (avec un
grand «H») que Dieu conduit a son achéve-
ment. Il ne s’agit pas tant de nous voir
comme contemporains des Israélites dans le
désert ou des premiers disciples au bord du
lac de Galilée (bien que cela puisse aussi étre
utile) que de discerner, en tant que disciples
au xx1° siecle, notre role dans cette histoire
aujourd’hui. Plus précisément, nous avons a
nous situer dans le prolongement de I’ceuvre
du Christ ressuscité, assis a la droite du Peére,
et du commandement de faire de toutes les
nations ses disciples (Mt 28,18-20). L’Eglise
et son activité mais aussi, de fagon plus
personnelle, chacun de nous et notre vie, nous
sommes intégrés a cette mission qui donne
sens a I’histoire dans la période qui sépare
’ascension du Christ de son retour’. Tous les
chrétiens n’ont pas vocation a devenir
missionnaires ou pasteurs (méme si nous
devrions tous nous poser la question de savoir
si Dieu nous y appelle!) mais il convient de
comprendre que, la ou nous sommes, avec les
dons précis que Dieu nous a confiés et dans
les situations particuliéres ou nous nous
trouvons, nous sommes appelés a contribuer a
ce que I’ceuvre de Dieu progresse dans notre
monde. Dans tout cela, 1I’Ecriture nous fournit
I’orientation décisive et dessine la trajectoire
dans laquelle nous sommes invités a entrer.

L Ecriture, inspirée et utile

Comme Paul le montre en 2 Timothée 3,
I’Ecriture n’est pas seulement utile pour com-
prendre Dieu, nous-mémes, notre place dans
le monde et dans I’histoire. Du fait qu’elle est
inspirée — I’image est celle de Dieu qui expire
et de I’Ecriture qui, tel le souffle, sort de sa

3. Lesslie Newbigin, The Gospel in a Pluralist
Society, Grand Rapids, Eerdmans, 1989, 97-99, parle a
ce syjet du «témoignage d’une communauté qui, dans
une continuité ininterrompue avec les acteurs et té-
moins bibliques, habite 1’histoire racontée par la Bible.
[...] L’important dans 1’utilisation de la Bible n’est pas
seulement de comprendre le texte mais de comprendre
le monde a travers le texte. [...] Il s’agit de vivre dans
le texte et, a partir de 1a, d’essayer de comprendre ce
qui se passe dans le monde d’aujourd’hui».

5

bouche —, elle constitue un guide fiable (v.
16). Nous pouvons y faire confiance pour
savoir comment vivre. Il va de soi que 1’Ecri-
ture sainte est aussi une production humaine :
elle refléte les aspirations et espoirs, comme
aussi les doutes et coleres des membres
d’Israél et de I’Eglise du Nouveau Testament
(pensons aux Psaumes ou au livre des
Lamentations, par exemple); chaque auteur
biblique a réellement été¢ un auteur, avec son
style, sa personnalité et ses objectifs présents
a I’esprit au moment ou il a pris la plume
pour écrire. Cependant, ces auteurs se sont
mis a écrire en étant mus, portés et conduits
dans leur pensée par Dieu lui-méme, afin que
ces écrits d’hommes soient aussi, et tout
autant, Parole de Dieu. C’est ce qui différen-
cie la Bible de tout autre livre humain et en
fait la norme infaillible de notre vie et de
notre foi. Elle ne communique pas «une»
vérité, parmi beaucoup d’autres. Parce qu’elle
est Parole de Dieu, est révéle la vérité du
Dieu créateur de toutes choses et auteur de
notre salut.

Il faut éviter de tomber ici dans une utilisa-
tion de la Bible qui serait contraire a ce pour
quoi Dieu I’a donnée: la tentation existe tou-
jours de faire de I’Ecriture un simple objet de
notre étude pour satisfaire a notre curiosité
intellectuelle. De fait, la Bible est d’une
richesse insondable! L’étudier est nécessaire
et peut étre source d’une satisfaction qui dure
toute la vie. Mais au-dela des renseignements
qu’elle peut nous livrer sur I’histoire d’Israél,
sur le contexte culturel de 1’Eglise du 1
siécle, sur la théologie chrétienne ou autres,
nous devons I’étudier avant toute pour notre
vie. Comme le dit encore Paul, I’Ecriture est
utile «pour 1’enseignement, pour la correc-
tion, pour la mise en ordre [de la vie], pour la
formation dans la justice» (v. 16, traduction
littérale). Dieu nous I’a confiée pour que
toute notre vie — notre intelligence mais aussi
notre comportement, notre facon d’agir a
I’égard de Dieu et des autres — soit formée a
I’image de Jésus-Christ et que nous soyons
réellement des « hommes (et des femmes!) de
Dieu», «parfaitement préparés et équipées
pour bien agir a tous égards » (v. 17, NFC).

Ayt kg

alu‘sl S;\’;V'

56 KA


Lucas COBB


v 5 (1 w32
R ALLl 7] ) QML diny
i \UI(“ I‘\t\’:"

RN

12

\'

57

3. Questions d’application

a) Décris tes habitudes de lecture personnelles de la Bible: fréquence (tous les jours?
Quelques fois par semaine ? Etc.), moment de la journée (matin ? Pendant le repas ? Le soir
avant de se coucher ?). Combien de temps y passes-tu ?

b) Comment peux-tu améliorer cette pratique ? Y a-t-il des résolutions qu’il faudrait prendre
pour que ta lecture biblique soit plus réguliére ? Si oui, lesquelles ?

¢) Décris ce que tu recherches dans ta lecture de la Bible. Lis-tu d’abord pour avoir une
«pensée biblique » pour la journée ? Pour comprendre 1’histoire, le contexte ou la théologie du
texte en question ? Pour mieux comprendre Dieu et son appel sur ta vie? Y a-t-il des choses
ou des habitudes qui t’aideraient a en faire une lecture plus juste ou «équilibrée» ? Si outi,
lesquelles ?



Lucas COBB


,\3'*1!!)1 I 57

SIN
58 * *K\UIJ \‘

4. Pour passer a la pratique

Comme nous ’avons vu ces derniéres semaines, marcher dans les traces de Jésus veut dire,
entre autres, entrer dans sa mission. La section «pour passer a la pratique» s’est efforcée de
montrer les orientations essentielles d’une vie « missionnelle » et d’instiller le désir de vivre
davantage de cette facon. Poursuivons cette réflexion.

Il convient de préciser qu’une vie «missionnelle» commence par une vie conduite par
I’Esprit. Comment cultiver une telle vie? D’abord — négativement — en vivant dans la
transparence devant Dieu au sujet de nos péchés, en les confessant a Dieu et en lui exprimant
le désir de rompre avec eux (= la repentance), puis — positivement — en invitant 1’Esprit a
prendre en main les rénes de notre vie. Comme les lecons I’ont souligné, 1’ceuvre de 1’Esprit
ne nous conduit pas simplement a nous abstenir du péché. Elle nous introduit aussi dans la
recherche active de sa volonté, dont la participation dans la mission de Jésus.

De quelle fagon s’exprime une vie «missionnelle»? Nous ’avons vu: en paroles et en
actes. Ceux qui entrent dans la mission du Christ vont chercher a faire connaitre I’Evangile en
le partageant et en donnant a ceux qui sont dans le besoin une démonstration concréte de cette
bonne nouvelle en Jésus-Christ. Tous les chrétiens sont appelés a cette mission, bien que
certains soient plus actifs dans I’annonce et d’autres dans 1’action.

Ac 9,31-43 montre que ceux qui suivent Jésus, en étant conduits par 1’Esprit, peuvent faire
connaitre le Christ de différentes facons. Décris de quelle maniére Pierre et Tabitha faisaient
connaitre 1’évangile dans ce passage:

Reprends la liste des besoins que tu as identifiés dans la lecon trois. Comment pourrais-tu
faire connaitre I’Evangile dans une de ces situations, soit par des paroles, soit par des gestes
concrets :



Lucas COBB


L RITE)
x_-‘\"" IJ‘I :l'ﬁ‘
v i ;\“9:-

RN

202

59

Dans les lignes qui suivent, formule une priere en demandant a Dieu de te remplir de son
Esprit et de t’aider a entrer dans un style de vie missionnel. Si tu ne te sens pas encore capable
de demander cela, demande a Dieu — qui est aussi le Dieu de la patience ! — de transformer ton
ceeur:



Lucas COBB


A LiE T R iy,

AN | a
60 “<'!

Conclusion

La lecture et 1’étude de la Parole font partie des moyens qui nous permettent de grandir
dans notre vie de disciples. Nous pourrions en ajouter d’autres, tout aussi nécessaires:
I’écoute de la prédication, qui nous aide & mieux saisir le message biblique et a la mettre en
pratique, la communion avec d’autres chrétiens qui nous encouragent dans notre foi et notre
obéissance, le fait de remettre en mémoire notre baptéme et ses implications pour notre vie, la
participation a la sainte céne, etc.' Cependant, avec la priére, la lecture biblique tient une
place de choix pour nous conduire dans notre chemin de foi. Dans la priére, nous parlons a
Dieu, par la lecture de la Parole, Dieu nous parle: « Ta parole est une lampe a mes pieds et
une lumiere sur mon sentier » (Ps 119,105).

S’enraciner dans cette Parole est donc essentiel, & commencer par 1’enseignement de Jésus,
ainsi que celui des apdtres dans les épitres, ces écrits du Nouveau Testament qui expliquent et
prolongent le message des Evangiles. Le livre des Psaumes peut aussi fournir un guide a nos
prieres et permet d’exprimer, a travers les paroles des psalmistes, nos encouragements, nos
questionnements, notre adoration et notre reconnaissance envers Dieu. Les livres historiques
nous introduisent dans cette trame historique a laquelle nous sommes intégrés en tant que
membres du peuple de Dieu. Les livres de sagesse (Proverbes, Ecclésiaste, Job) donnent des
principes a la fois de piété et de bon sens qui, aujourd’hui encore, peuvent éclairer notre route.
Les prophétes nous révelent concrétement a quoi ressemble — ou devrait ressembler! —
I’obéissance a la volonté de Dieu, ainsi que les promesses de Dieu, celles qui se sont déja
accomplies et celles dont nous attendons encore la pleine réalisation.

Dans tout cela, il s’agit de nourrir notre foi et notre intelligence mais aussi de mettre cette
richesse en pratique dans nos vies. Comme le rappelle Jacques: «Si quelqu’un écoute la
parole et ne la pratique pas, il est semblable a un homme qui regarde dans un miroir son
visage naturel et qui, apres s’ étre regardé, s’en va et oublie aussitot comment il est. Mais
celui qui a plongé les regards dans la loi parfaite, la loi de la liberté, et qui persévere, non
pas en [’écoutant pour [’oublier, mais en la pratiquant activement, celui-la sera heureux dans
son action méme ! » (Jc 1,23-25).

«Seigneur, merct parce que tu ne nous as pas laissé sans boussole pour\
notre vie mais gque tu nous as donné ta Parole, afin gque nous te connais-
stons, que nous comprenions La vErité sur nous-mémes, sur town salut, sur le
monde o tu nous as placés, et sur la mission que tu nous confies dans
L'attente ot nous sommes de Jésus-Christ. Donne-mol, Pére, de L'habiter
réellement, afin que cette Parole devienne les Lunettes par lesquelles je vois
la véalité autour de mot. Accorde-mot de la comprendre, parle-mol & travers
elle, fais wmots grandir dans La sagesse et la richesse qui sont en elles. Bt
Selgneur, qu'avee L'aide de cette Parole, je puisse ressembler towjours davan-
tage a Jésus-Christ, a celul qui est La Parole éternelle, afin de L'annoncer au-
tour de mol, par tout ce gue je dis et par tout ce que je suis. Amens.
\\ 4

1. 1l peut étre utile de creuser ces deux derniers sujets a 1’aide, par exemple, d’un livre comme Les raisons de
notre esperance. La foi réformée en 15 chapitres, Nimes, Nuance Publications, 2025, chapitres huit et dix.

SIS,


Lucas COBB


e Lad  RTTREA

JIISE

.\.,

61 ?!h
Vivre en disciples de Jésus-Christ

Ch. 6: Combat spirituel et transformation en I'image du Christ

En bref

La vie chrétienne implique un combat a plusieurs niveaux, y compris sur le plan spirituel.
L’opposition du monde invisible (Satan et ses serviteurs) fait donc partie de notre vie de
disciples. Cependant, dans ce domaine comme dans tous les autres, il est essentiel de
maintenir 1’équilibre biblique. Satan dirige ses attaques la ou notre obéissance est la moins
affermie et c’est la — et non contre Satan lui-méme — que nous devons diriger nos efforts. De
fagcon générale, la vie chrétienne consiste, avant toute autre chose, en la transformation en
I’image de Jésus-Christ par I’ceuvre de I’Esprit de Dieu en nous.

L. Lire et méditer les passages suivants

a) Ep 6,10-18

Dans ces versets, Paul parle d’une vraie lutte contre le monde spirituel et des « armes »
nécessaires pour «tenir fermes» contre les attaques du diable. Quelles sont ces armes ? Sont-
elles défensives ou offensives ? D’apres ces versets, que permettent-elles aux croyants de faire
au «mauvais jour» ?

b) Jc 4,4-8
En Jc 4,7, I’auteur encourage ses lecteurs a se soumettre a Dieu (« Soumettez-vous donc a

Dieu»). Quel est le rapport entre cette exhortation qui vient comme une conclusion («donc»)
et celles qui précedent ?



Lucas COBB


RO 7 Ik 457,

A

= 1=
62 K/ a\a A

Quelle est la promesse qui s’attache a la résistance au diable (v. 7) ? Qu’est-ce qui va de pair
avec cette résistance au v. 8 ? Que cela nous apprend-il de la maniére concréte de «résister» a
Satan ?

¢) Col 2,13-15

D’apres le v. 15, qu’est-ce que la croix a opéré en ce qui concerne les « principautés et
pouvoirs » spirituels ? Cela veut-il dire que ces pouvoirs (démoniaques ou autres) n’exercent
plus aucune influence sur la vie des chrétiens ? Faut-il penser qu’ils retiennent, au contraire, la
méme «sphere d’activité» et la méme puissance qu’ils avaient avant la venue du Christ?
Quelle serait la maniére la plus juste de comprendre I’activité actuelle des pouvoirs spirituels
d’apreés ce passage ?

D’apres ces versets, la perspective essentielle de la vie chrétienne est-elle celle d’une lutte
incertaine ou d’une victoire ? Pourquoi ?



Lucas COBB


,\\3'*1! ¥ sl ivy

UIM\ '\

' »

63

d)2 Co 3,17-18

Paul décrit dans ces versets un élément fondamental de la vie chrétienne en parlant de la
transformation. Cf. la NBS (Iégerement modifié): « Nous tous qui, le visage dévoilé,
contemplons comme dans un miroir la gloire du Seigneur, nous sommes transformés en cette
méme image, de gloire en gloire ; telle est I’ceuvre du Seigneur, qui est I’Esprit». D’apres le
contexte, qui est ce miroir et cette image (cf. 4,4)?

Comment cette transformation se fait-elle ? D’aprés ces versets, quelle est notre responsabilité
dans cette transformation graduelle ? Que cela peut-il signifier dans les détails ?



Lucas COBB


64

2. Commentaire et réflexions
Le monde spirituel dans la Bible

La Bible fait connaitre I’existence de pou-
voirs spirituels qui, tout en étant invisibles,
influencent notre vie, soit en bien, soit en
mal. L’ Ancien Testament déja parle de Satan
(«l’adversaire» ou «le dénonciateur») qui
met en accusation les fidéles devant Dieu
(Job 1) mais aussi d’«anges» que Dieu
envoie pour accomplir des taches précises. Le
terme «ange», aussi bien en hébreu qu’en
grec, signifie a la base «messager» et se
trouve ailleurs en référence a des messagers
humains. Dans certains cas, ils peuvent méme
étre impersonnels; le Ps 104,4 dit que Dieu
«fait des vents ses messagers [ou ‘ses
anges’], des flammes de feu ses serviteurs ».
Mais certains « messagers » sont dotés de per-
sonnalités, sont obéissants a Dieu ou révoltés
contre lui. On parle alors d’anges ou de
démons. L’activité néfaste de ces derniers a
été particulierement intense pendant le minis-
tére de Jésus, sans doute parce qu’en venant
dans le monde, le Fils de Dieu a déclenché
une réaction du diable contre sa présence et
I’ceuvre de salut qu’il est venu accomplir.

Comme on voit dans les passages bibliques
plus haut, les auteurs bibliques prennent tres
au sérieux 1’existence de Satan et des pou-
voirs spirituels qui sont sous ses ordres. En
Ep 6,10-18, un des passages de la Bible qui
développent le plus cet enseignement, Paul
avertit ses lecteurs du danger des « pouvoirs,
dominateurs des ténebres et esprits du mal
dans les lieux célestes» (v. 12). Cependant,
chose étonnante, il les exhorte, non a engager
directement le combat contre ces forces mais
a «se fortifier» dans la foi en Christ (v. 10).
Ce qui permettra a ses lecteurs de tenir ferme
contre de tels pouvoirs, c’est 1’affermisse-
ment dans des qualités qui relevent d’une vie
chrétienne «normalex»: la vérité, la justice,
I’appui ferme que donne «I’Evangile de
paix », la foi, la promesse du salut, I’enracine-
ment dans la Parole de Dieu et la priére
persévérante (v. 14-18).

& .\'

' »

Un diable tout-puissant ?

Ces versets d’Ephésiens posent une ques-
tion importante: quel est réellement le pou-
voir de Satan aujourd’hui ? On s’imagine par-
fois que, du fait que « le monde entier est au
pouvoir du Malin» (1 Jn 5,19), les forces de
la nature lui sont aussi soumises, tout autant
que les esprits des humains qui ne sont pas au
Christ. Bien que cette compréhension ne soit
pas a écarter totalement, il faut se rappeler
que le diable n’est pas tout-puissant, y com-
pris dans notre monde marqué par le péché.
Rappelons-nous, lorsque Satan vient accuser
Job, le personnage principal du livre qui porte
son nom, il doit demander 1’autorisation a
Dieu pour agir physiquement contre lui. [l y a
bien dans cette présentation des ¢léments
imagés (Satan a une audience avec Dieu,
lequel est entouré des «fils de Dieu», etc.)".
Toutefois, I’idée essentielle est claire: tout en
étant opposé a Dieu, Satan lui reste soumis et
ne peut agir que dans la mesure ou Dieu lui
permet de le faire. Seul Dieu est tout-
puissant !

De plus, la croix et le tombeau vide consti-
tuent un tournant dans les rapports entre le
monde invisible et le monde matériel. En
Jean 12 Jésus dit ceci, contemplant les événe-
ments qui sont sur le point d’arriver, a savoir
sa mise a mort le vendredi saint et sa résur-
rection le matin de Paques: «Maintenant
c’est le jugement de ce monde; maintenant le
prince de ce monde sera jeté dehors» (Jn
12,31). L’ceuvre du Christ fait qu’il y a un
«avanty» et un «aprés» dans le champ d’ac-
tion de Satan. Dans cette méme perspective,
Paul écrit que Christ « a dépouillé les princi-
pautés et les pouvoirs, et les a publiquement
livrés en spectacle, en triomphant d’eux par
la croix» (Col 2,15). La mort et la résurrec-
tion du Christ représente une victoire décisive
par lequel Satan a réellement été « dépouillé »
et «lié», notamment pour que les nations
puissent se tourner vers le Christ’.

1. Jb1,6-12.
2. Mt12,29;Lc 11,21-22.

Wi s ivy

"

l\l \ “s‘-


Lucas COBB


65

Combattre ou résister ?

Malgré ce changement que la croix et le
tombeau vide ont produit, le diable et ses
subordonnés demeurent une menace pour tout
disciple de Jésus. Comment réagir a leur
égard? Trois précisions peuvent étre utiles a
ce sujet.

Premiérement, Paul précise en Ephésiens 6
que, face aux attaques de Satan et des pou-
voirs spirituels, les chrétiens ont a «résister»
et a «tenir ferme». Chose importante, a 1’ex-
ception de «la Parole de Dieu», toutes les
«armes» dont il est question dans ce texte
sont des armes defensives. 1l ne s’agit donc
pas d’entreprendre une «campagne offensi-
ve» contre Satan et ses subordonnés mais de
rester fidéle dans les attaques. Il y a la, sans
aucun doute, un correctif a apporter a certai-
nes tendances qui parlent de « prendre posses-
sion des villes» ou d’engager le combat
contre Satan et les démons, par exemple.
Dans certaines situations, des activités
comme ’exorcisme peuvent étre nécessaires,
notamment dans des pays ou situations ou les
pratiques occultes sont répandues ou régulie-
res. Nous aurions tort d’exclure cette autorité
sur les démons que Jésus a donnée a ses
disciples. Précisons néanmoins que rien dans
le Nouveau Testament ne suggere que le
chrétien lui-méme puisse étre possédé, étant
donné qu’il est désormais membre du Christ
et la demeure du Saint Esprit (1 Co 6,19)’.

Deuxi¢émement, en dehors des Evangiles,
les récits bibliques d’exorcisme restent finale-
ment peu nombreux”. Il est d’ailleurs intéres-
sant de noter que dans les Actes, lorsque les
citoyens d’Ephése se détournent de la sorcel-
lerie pour suivre le Christ, Paul et ses com-
pagnons ne les encouragent pas a se soumet-
tre a un rite d’exorcisme ou autre. Le texte dit
simplement que ces personnes « apportérent
leurs livres et les brilerent devant tous » (Ac
19,19). Autant il fut nécessaire de rompre
avec de telles pratiques, autant cette rupture
pouvait se limiter, au niveau des actes exté-

3. Voir aussi Nb 23,23 : «L’occultisme ne peut rien
contre Jacob, ni la divination contre Israél ».

4. Ac16,16-18;19,13-17.

5

rieurs, a détruire ou éloigner des souvenirs et
ouvrages susceptibles de tenter les croyants a
y retourner. Tout cela souligne que le pouvoir
de Satan et des démons, bien que réel, reste
limité. S’imaginer que la possession démo-
niaque serait courante ou que 1’influence sa-
tanique pourrait s’exercer par la seule présen-
ce d’un objet quelconque ou s’attacher a un
lieu précis, par exemple, va au-dela de ce que
montre la révélation biblique. S’il faut se
garder de nier la réalité des forces spirituelles
invisibles, il faut aussi veiller a ne pas leur
préter une puissance surdimensionnée.

Comment donc se positionner vis-a-vis de
telles puissances? Le livre de Jacques donne
un bon mot d’ordre: « Soumettez-vous donc a
Dieu, résistez au diable, et il fuira loin de
vous » (Jc 4,7). La résistance au diable va de
pair avec la soumission a Dieu. Celle-ci est la
contrepartie de celle-1a, I’aspect «positify, si
I’on veut, d’une seule et méme démarche
dont la résistance au diable est comme
I’aspect «négatif». Comment résiste-t-on au
diable ? En se soumettant a Dieu. Le contexte
montre que cette soumission n’est rien
d’autre que 1’obéissance concréte a la volonté
divine pour notre sanctification. Il s’agit de
«s’approcher de Dieuy», de «purifier les
mains» (= une obéissance qui se concrétise
par des actes non entachés de péché) de
«nettoyer les coeurs» (= des motivations et
priorités non compromises par 1’égoisme ou
la volonté de vivre pour soi), de rompre avec
une «dme partagée» entre obéissance et
désobéissance, entre amour de Dieu et amour
de soi (Jas 4,8). En d’autres termes, notre
résistance au diable consiste précisément a
cultiver I’attachement a Dieu et a prendre au
sérieux sa volonté pour nos vies.

Il en découle deux implications importan-
tes: d’une part, Satan nous attaquera 1a ou
notre obéissance est la plus faible. Ses machi-
nations contre les chrétiens reviennent princi-
palement a exploiter les failles et vulnérabili-
tés dans notre soumission et notre attache-
ment a Dieu. N’étant pas tout-puissant, le
diable ne peut entrer que par des portes qui
sont déja ouvertes! D’autre part, sa plus
grande astuce est, d’une certaine fagon, de

Ayt kg

;]I‘J‘“ S;\’iv'


Lucas COBB


nous faire croire qu’il a une puissance qu’il
ne possede en fait pas! Certes, il peut «rugir
comme un lion» (1 P 5,8-9); mais il ne peut
«dévorer» que ceux qui, par des attitudes de
négligence et de complaisance face au péché
ou encore par une désobéissance assumeée, lui
donnent une «prise» qu’il peut exploiter a
ses fins.

Transformés en l'image du Christ

Ce point conduit a I’aspect le plus fonda-
mental de la vie chrétienne. On caractérise
souvent les progrés dans la foi comme un
processus de «sanctification», que I’on défi-
nit alors comme une rupture de plus en plus
nette avec le péché. Cette définition est cor-
recte dans ce qu’elle affirme mais elle a be-
soin d’étre complétée car, d’apres le Nouveau
Testament, la vie chrétienne se comprend
avant toute comme notre transformation
progressive en I’image du Christ.

Que veut dire cela? Dans son épitre aux
Philippiens, Paul dit a ses lecteurs: « Ayez en
vous la pensée qui était en Christ-Jésus » (Ph
2,5). Le contexte le montre bien, «la pensée »
ici ne se réfere pas seulement aux idées! Le
terme fait référence aux orientations, «pen-
chants» et «tendances» qui se traduisent en-
suite par des actes concrets: la sollicitude,
I’humilité, le don de soi (v. 1-4). Jésus-Christ
a montré par toute sa vie ce qu’est réellement
I’amour pour Dieu «de tout son cceur, de
toute son ame et de toute sa force», et ce que
c’est amour du prochain, allant méme au-
dela de I’amour pour soi, puisqu’il est allé
jusque donner sa vie pour nous (v. 6-8). La
sanctification, ce n’est donc rien d’autre que
de cultiver ces mémes qualités dans nos vies.

Cela étant dit, il ne s’agit pas d’abord de
créer, par nos propres forces, de telles orien-
tations. Autant nous devons garder en perma-
nence un tel but devant les yeux, autant il faut
savoir que cela ne releve pas de nos capa-
cités! La transformation a laquelle nous
sommes appelés est une ceuvre de Dieu que
I’Esprit opére en nous. En 2 Co 3,18, Paul
écrit ceci: « Nous tous qui, le visage dévoile,
contemplons comme dans un miroir la gloire
du Seigneur, nous sommes transfigurés en

66

0\ T
-
>

RYAT

cette méme image, de gloire en gloire; telle
est ['ceuvre du Seigneur, qui est [’Esprit».
L’idée de ce verset est dense mais claire a
condition de comprendre que «1’image» est
Jésus-Christ lui-méme, lui qui est a la fois
«I’image de Dieu» (4,4) et le «miroir» qui
refléte sur nous la gloire divine. Dans
I’Ancien Testament, la gloire de Dieu brillait
sur le visage de Moise qui «contemplait» le
Seigneur dans la tente de la rencontre (Ex
34,29-35). De la méme maniére, mais de
fagon plus glorieuse encore, I’Esprit-Saint —
«I’Esprit du Christ»’ — utilise notre contem-
plation du Christ pour transformer, non nos
visages mais nos vies entiéres en 1’image de
celui que nous contemplons.

Comment donc contemplons-nous Jésus-
Christ? Par les moyens que nous avons vus
dans les chapitres précédents: la méditation
de la Parole, la priere, I’appropriation de ce
que Christ a fait pour nous et qui nous est
montré dans notre baptéme et la sainte céne,
la vie au sein de I’Eglise, «corps du Christ»,
1a ou Christ est présent et se donne a nous®.
D’apreés ce que dit 1’apdtre, I’Esprit nous
transforme progressivement en 1’image du
Christ, il suscite en nous les orientations,
penchants et motivations qui étaient en
Christ. C’est lui qui est ’auteur de cette
transformation. Toutefois, dans ce processus,
nous ne sommes pas passifs! Nous avons a 'y
aspirer de toutes nos forces, a garder cela
sans cesse devant les yeux comme un but
vers lequel cheminer. Et nous avons a
persévérer dans cette contemplation. Celle-ci
est en effet le moyen concret que I’Esprit
utilise pour faire grandir en nous les attitudes,
motivations et comportements que nous
voyons dans la Parole, que nous demandons
dans la priere et que nous cherchons a mettre
en pratique dans la communauté des fréres.
Ainsi s’accomplit, petit a petit, dans nos vies
ce dessein extraordinaire que Dieu a formulé
en Christ de nous rendre « semblables a son
Fils, afin que celui-ci soit I’ainé d’un grand
nombre de freres et de sceurs » (Rm 8,29).

5. Rm389;1P1,11.
6. Mt 18,20; 25,34-40.

L1 7 E

Jist

Kivy
-
\\ LY


Lucas COBB


& \' Wi s iy

UIJ‘\I \;\’ v

' »

67

3. Questions d’application

a) Dans ta réflexion et dans ta vie, as-tu tendance a accorder trop de place a Satan et aux
démons (ou, a I’inverse, aux anges) par rapport a ce que dit I’Ecriture ? Ou pas assez? Quelle
forme cette fagon erronée de comprendre I’influence de ces puissances prend-elle chez toi?

b) Sachant que le diable entre toujours par des «portes ouvertes », c’est-a-dire des domaines
ou on n’est pas ou ne veut pas tre vigilant vis-a-vis des pratiques et habitudes de péché, ou
peut-il y avoir de telles « portes ouvertes» dans ta vie ?

¢) Y a-t-il des situations ou domaines précis ou tu te refuses a « la pensée qui était en Christ-
Jésus », ¢’est-a-dire ou tu ne veux pas exercer envers telle personne la sollicitude, I’humilité
ou le don de toi-méme ? De quoi s’agit-il ? Que faudrait-il faire concrétement pour montrer a
cette (ou ces) personne(s) «la pensée du Christ» ?



Lucas COBB


WA s gy,
AW Al MF‘ Q,I | Finy,
2 JBIS
68 UWRN

d) Donne trois activités précises qui t’aideront dans la semaine qui vient a « contempler le
Christ». Au fur et a mesure que tu les mets en pratique, décrire comment cette
«contemplation» a enrichi ta perception de lui et t’a fait grandir dans ton amour pour lui:

1.



Lucas COBB


,\\"‘“H I 457

> al»\l\ ‘s‘-
i- A

' »

69

4. Pour passer a la pratique

Jusqu’a présent, dans la partie « pour passer a la pratique », nous avons vu différents aspects
d’une vie « missionnelle» :

* En quoi consiste-t-elle ? A partager la mission de Jésus: faire connaitre a tous 1’Evangile
de Jésus-Christ.

« Pourquoi y participer ? Parce que I’amour de Dieu manifesté dans I’Evangile nous y
pousse et nous rend capable de le faire.

* Comment ce style de vie se devient-il visible ? Par le partage de la parole et sa
démonstration en actes.

Posons-nous maintenant la question: ou une telle «vie missionnelle» pourrait-elle te
conduire ? Lorsqu’on cherche a vivre de manic¢re missionnelle, I’engagement dans le monde
peut se définir en catégories du besoin et de distance. Les besoins peuvent étre d’ordre
spirituel, psychologique ou physique (par exemple, nourriture, logement, sécurité, etc.) La
distance peut se mesurer en termes de géographie ou de culture.

* Par exemple, dans la parabole du bon Samaritain (Lc 10,29-37), Jésus décrit un homme de
Samarie qui a répondu aux besoins physiques immédiats d’un Juif (nourriture, logement et
médecine) bien que ces deux peuples aient été hostiles les uns envers les autres (les Juifs et
les Samaritains, tout en vivant a proximité les uns des autres, ne se fréquentaient pas).

* Dans le récit de la conversion de Corneille (Act 10), Pierre, un pécheur galiléen, a répondu
aux besoins spirituels d’un officier de ’armée romaine de Césarée qui lui était culturelle-
ment ¢éloigné.

* En Actes 16,25-34, Paul un chrétien juif, a répondu aux besoins spirituels de son gedlier,
un Grec de la ville de Philippes qui lui était a la fois culturellement et géographiquement
¢loigné. Ainsi, une vie missionnelle sous I'impulsion de I’Esprit-Saint peut nous faire
franchir des frontiéres spirituelles, économiques, culturelles et géographiques.

Noter les lieux auxquels Jésus se référe dans les instructions aux apdtres en Ac 1,8: « Mais
vous recevrez une puissance, celle du Saint-Esprit survenant sur vous, et vous serez mes
témoins a Jérusalem, dans toute la Judée, dans la Samarie et jusqu’aux extrémités de la
terre ». Pour les apdtres, Jérusalem était le point de lancement. La Judée était la région plus
¢tendue, mais familiére, qui les entourait. La Samarie était une région géographiquement
proche, mais ¢loignée du point de vue culturel. Les «extrémités de la terre» étaient éloignées
aussi bien culturellement que géographiquement. D’aprés ce verset, il est clair que Jésus
voulait que I’Evangile traverse toutes les frontiéres.

Un bon premier pas vers une vie missionnelle consiste donc a faire le point sur notre
environnement. Ou se trouvent les « Jérusalem», les «Judée» et les « Samarie» dans ta vie ?
Quelle serait pour toi «les extrémités de la terre» ? Cela ne signifie pas nécessairement que
Jésus t’appelle a aller dans toutes ces régions. Mais tu te dois de réfléchir et prier pour savoir
ol tu pourrais faire connaitre I’Evangile, et ou tu pourrais aider d’autres chrétiens dans
I’annonce de I’Evangile.


Lucas COBB


Sur la base de I’enseignement d’Ac 1,8,
selon lequel les chrétiens sont appelés a faire
connaitre I’Evangile a tous les peuples et,
pour cela, a franchir toutes les fronticres,
nous pouvons proposer les expressions « dans
notre rue», «dans le quartier d’en face» et
«aux extrémités de la terre» pour décrire les
lieux ou les chrétiens peuvent s’engager au
niveau missionnaire aujourd’hui. «Notre
rue» se réfere aux espaces quotidiens ou le

70

YA

A

croyant peut étre présent et exercer une
influence au niveau de sa foi. «Le quartier
d’en face» désigne les lieux dont on est géo-
graphiquement proche mais culturellement ou
économiquement ¢loigné. « Les extrémités de
la terre» représente des lieux ou les person-
nes dans le besoin sont éloignées sur le plan a
la fois géographique et culturel.

Dans ta vie, ou te situes-tu par rapport a «ta rue», au « quartier d’en face» et «aux
extrémités de la terre» ? Soyez aussi précis que possible.

Ta rue :

Le quartier d’en face :

Les extrémités de la terre :

Prends quelques minutes pour réfléchir a la maniére dont tu t’imagines suivre Jésus dans sa
mission consistant a faire connaitre aux nations qui se trouvent « dans ta rue», au « quartier
d’en face» et «aux extrémités de la terre », ceci par des paroles et par des actes. Comment le
Saint-Esprit pourrait-il agir a travers toi ? Que pourrais-tu faire ? Pourquoi le ferais-
tu? Ou ta présence et ton témoignage pourraient-ils changer des choses ? Comment
pourrais-tu soutenir d’autres personnes pour que leur présence et leur activité changent

des choses ?

W s
AL\d B


Lucas COBB


A LiE T R iy,

&
7 “c’s
Conclusion

Les passages que nous avons regardés dans ce chapitre le soulignent bien, suivre Jésus,
vivre en disciple, implique une lutte. Toutefois, cette lutte ne se déroule pas nécessairement la
ou on pourrait I’imaginer, aux prises avec Satan lui-méme ou avec les démons. De fait, le
diable, vaincu a la croix et par le tombeau vide, ne peut que nous pousser plus loin dans les
chemins ou nous nous sommes déja engagés. Pour le chrétien, lutter efficacement contre lui
ne prend donc pas la forme d’un exorcisme ou autre mais, avant tout, dans des résolutions
fermes au sujet de notre propre comportement! Certes, il peut y avoir des circonstances ou il
faut prendre position contre le Tentateur qui essaie de nous appater; mais plus fondamental
est de rechercher la soumission a Dieu — sachant que, lui aussi, a ses «messagers» que, dans
sa souveraineté, il emploie pour nous encourager, nous avertir et nous indiquer I’orientation a
prendre! Comme le montre le Ps 104,4, ces «messagers» peuvent prendre une variété de
formes, puisque Dieu peut fout utiliser pour accomplir ses desseins dans nos vies.

Toute cette partie invisible, néfaste de la création peut exercer une influence pour attiser des
penchants présents en nous, mais il n’y a la aucun déterminisme. Nous avons toujours la
responsabilité de persévérer dans la « contemplation» du Christ, afin que 1’Esprit nous recrée
a ’image de notre Maitre. C’est ce qui nous fournira «les armes» nécessaires pour avancer,
tout comme le carburant d’une voiture ne prend pas lui-méme le volant mais permet au
conducteur de conduire. L’apotre Pierre montre bien cette articulation entre la puissance de
I’Esprit qui ne nous rend passifs mais permet de lutter efficacement: « Sa divine puissance
nous a donné tout ce qui contribue a la vie et a la piété [...],; a cause de cela méme, faites
tous vos efforts pour joindre a votre foi la vertu, a la vertu la connaissance, a la connaissance
la maitrise de soi, a la maitrise de soi la persévérance, a la persévérance la piété, a la piété
la fraternité, a la fraternité ['amour » (2 P 1,3-7).

La sanctification, qui n’est rien d’autre que cette transformation progressive en 1’image du
Christ, touche a notre vie de disciples sur le plan aussi bien individuel que communautaire,
c’est-a-dire de notre vie partagée avec d’autres chrétiens. C’est ce que nous allons voir dans
les lecons suivantes, les chapitres 7-9 se concentrant sur le comportement plus personnel, les
chapitres 10-12 sur notre vie avec d’autres disciples de Jésus.

Dans les jours qui viennent, médite et prie en t’appropriant cette priere :

«Seigneur, merct pour ta grice qui nous donne ce dont nous avons besoiw\
pour avancer dans ce chemin de sanctification. Mercl parce que tu ne nous
donnes pas simplement des commandements i suivre. Tw déverses aussi
sur nous ton Bsprit qui nous transforme petit a petit en L'image de tow Fils.
Ponne-mol de persévérer dans cette contemplation du Christ, d’étre & L'écoute
de ta Parole, de discerner ta grice dans tous les moyens que tu mets a dispo-
sition pour ma crolssance en tant que disciple. Garde-wmotl, Pére, de préter
Loreille a sataw; garde-mol oe me Laisser « embobiner» par mes propres faib-
lesses et penchants teintés par Le péché. Accorde-mol de vivre une vie qui soit
aw service de ton Evangile, Li ol tu me places et de La fagon qu'il te plaira de
le faire. Tout cela pour ta seul gloire, Amen».

- J

SIS,


Lucas COBB


e Lad  RTTREA

JIISE

.\.,

72 Zit
Vivre en disciples de Jésus-Christ

Ch. 7: Amour du prochain et esprit d’écoute

En bref

Etre compris des autres constitue un besoin psychologique fondamental. Aimer notre
prochain implique donc aussi chercher a le comprendre. Or, nous ne pouvons le faire qu’en
apprenant a écouter réellement. L’art de la communication consiste a s’exprimer clairement
mais aussi a €écouter attentivement. Dans notre société actuelle (pourtant axée sur «la com»!)
ou I’attention porte sur 1’expression de soi sans référence aux autres, I’amour dans 1’écoute et
dans I’empathie devient d’autant plus important. Nous écoutons les autres parce que Dieu est
un Dieu d’écoute, lui qui s’est abaissé en Christ pour rétablir la communication avec nous.

L. Lire et méditer les passages suivants

a) Ex 2,23-3,10; Ps 28,6
Combien de fois dans ce passage de I’Exode trouvons-nous les verbes « entendre », « écouter »

ou I’idée d’un «cri» qui monte a Dieu? D’apres le texte, qu’est-ce qui motive cette écoute ?
Quel en est le résultat ?

Que cela nous montre-t-il au sujet de Dieu? Comment Ps 28,6 compléte ou renforce la
présentation de I’Exode ?

b) Jn 5,30; 8,26.38.40

Que montre ces passages par rapport a 1’orientation fondamentale de Jésus ? Sachant que
Jésus est a la fois homme et Dieu, qu’est-ce que cette orientation nous indique sur Dieu lui-
méme ?


Lucas COBB


o bad BT

& JBIS
73 KT\ AP

b) Pr 1,5-8.33; 8,32-34; 12,15; 13,1.10; 18,13

Quelles sont, d’aprés ces proverbes, les qualités de celui ou celle qui se met a I’écoute de la
sagesse (et des sages) ? Comment ces mémes proverbes décrivent-ils le comportement
inverse ? Qu’est-ce que cela montre d’une attitude générale a cultiver ou a rejeter ?

¢) Rm 12,15-16; 1 Co 12,24b-27
Souvent, le fait de savoir si quelqu’un «souffre» est lié¢ aux questions que nous lui posons.

Pourquoi, d’aprés ces passages est-il important d’étre a I’écoute des autres, en particulier de
celles et ceux qui sont membres, avec nous, de I’Eglise ?



Lucas COBB


74

2. Commentaire et réflexions

Un probleme d’écoute

Nous connaissons tous par moments la
frustration d’étre incompris. La communica-
tion étant toujours partielle — nous n’expri-
mons jamais la totalité de notre pensée et, a
I’inverse, I’autre comprend rarement toutes
les nuances et implications de nos propos —
les incompréhensions surgissent inévitable-
ment et, de fait, font partie de la vie courante.
La frustration que 1’on ressent face a cette
difficulté s’augmente exponentiellement lors-
que P’autre ne fait pas d’effort pour compren-
dre. L’incompréhension subie de fagcon répé-
tée ou habituelle donne donc logiquement
I’impression que 1’autre ne s’intéresse pas a
notre personne et, a la longue, peut créer des
sentiments d’isolement. On le voit, le désir de
comprendre ’autre et l'intérét — ou le
respect — que nous lui portons vont de pair.
Lorsqu’on saisit ce lien entre compréhension
et respect, on percoit mieux I’importance
d’une attitude d’écoute.

Nous vivons dans une société ou les com-
munications a sens unique se démultiplient:
les publicités a la télé ou sur Internet, les
panneaux publicitaires dans les rues, dans les
transports publics et ailleurs, sont omni-
présents et cherchent a capter notre attention
sans qu’un dialogue soit possible ou souhaité.
De fagon inconsciente, la culture consumeéris-
te ou nous vivons nous conditionne pour que
notre écoute soit constamment sollicitée sans
contrepartie. A Tlinverse, et paradoxalement,
I’idéal de vie est régulierement présenté
comme la liberté de nous exprimer tels que
nous sommes «vraiment», d’exhiber notre
«vrai moi» devant les autres, 1’essentiel étant
ma capacité a dire a autrui ce que je suis.
Enfin, a tout cela s’ajoute un fait qui est loin
d’étre anodin: le systeme éducatif, en France
notamment, insiste beaucoup sur 1’expression
orale et présente la communication comme
une démarche qui va essentiellement a sens
unique. Un bon communicateur est celui qui
parle ou s’exprime avec facilité et de manicre
persuasive. L’idée de la communication défi-
nie comme le fait de se mettre réellement a
I’écoute de 1’autre entre peu en considération.

O \"‘uﬂi I 57

)
,‘x

o

Tout cela n’est pas nouveau. Dans I’ Ancien
Testament déja, le livre de Job met en scéne
les malheurs subis par le personnage princi-
pal et les monologues de ses soi-disant amis.
Ce qui frappe dans ces discours est que, d’un
coté, les amis prodiguent les bons conseils et
n’hésitent pas a donner des legons face aux
fautes supposées de Job, alors que, de I’autre,
ce dernier répete que leurs accusations sont
sans fondement. Une partie importante du
livre tourne donc autour d’une sorte de dia-
logue de sourds ou les amis parlent sans
écouter, sans chercher a comprendre la situa-
tion. Pas étonnant alors qu’a un moment
donné Job s’écrie: «J ai déja entendu beau-
coup de choses semblables; vous étes tous
des consolateurs pénibles ! » (Jb 16,2).

Le Dieu qui écoute son peuple

Cette tendance a donner des lecons, a
s’exprimer, a vouloir surtout dire a 1’autre ce
que I’on pense, ce que ’on sait ou que 1’on
pense savoir, est réguliecrement montrée du
doigt dans le livre des Proverbes: « La voie
de l’insensé est droite a ses yeux, mais celui
qui écoute les conseils est sage» (Pr 12,15);
«Celui qui répond avant d’avoir écouté,
voila bien pour lui stupidité et confusion!»
(18,13). De facon générale, le théme de
I’écoute dans les Proverbes concerne I’impor-
tance de préter 1’oreille a la sagesse, a ceux
qui I’ont acquise et qui ont & cceur de la trans-
mettre. Mais plus profondément, cette attitu-
de d’écoute va de pair avec ’humilité, le fait
de reconnaitre que nous ne savons pas tout et
que les autres peuvent apporter a notre vie et
a notre conduite ce que nous ne pouvons pas
trouver par nous-mémes. Ceux qui ne savent
pas écouter sont qualifiés de «moqueursy,
d’«insensés», d’«orgueilleux», de «pré-
somptueux». Ces termes dénotent une défi-
cience, non pas éducationnelle mais morale.

A T’opposé de «1’insensé» qui n’a qu’une
envie, a savoir faire ¢talage devant les autres
de ce qu’il sait, I’Ecriture fait connaitre le
Dieu de I’alliance qui, tout en étant le Dieu
souverain qui agit et prend les initiatives, est
un Dieu qui écoute. Dans I’Exode, c’est cette

(A g\a IJ

l\l \ “s‘-


Lucas COBB


¢coute a 1’égard des cris des Israélites qui
motive la révélation divine a Moise et met en
mouvement la délivrance: «Les Israélites
gémissaient encore sous la servitude et pous-
saient des cris. Leur appel du sein de la ser-
vitude monta jusqu’a Dieu. Dieu entendit
leurs soupirs. Dieu se souvint de son alliance
avec Abraham, Isaac et Jacob. Dieu regarda
les Israélites et Dieu prit conscience de leur
situation (Ex 2,23-25)'. Dans ce contexte,
I’écoute n’est rien d’autre que 1’expression de
I’amour. Cette écoute divine transparaitra
constamment dans les Psaumes ou la suppli-
cation «mon Dieu, écoute-moi», avec des
variations, est fréquente. Le psalmiste peut
demander a Dieu de lui tendre I’oreille, d’étre
attentif a son cri, car il sait qu’'une telle
demande ne sera pas vaine. La pricre existe
précisément parce que Dieu veut nous
entendre et prend plaisir a nous écouter !

Le Dieu de la Bible s’abaisse jusqu’a nous,
il entre en alliance avec les humains. En
Jésus-Christ, il ira jusqu’a la croix, afin de
rétablir la communication avec sa créature.

Le Nouveau Testament nous conduit plus
loin sur ce sujet. En tant qu’enseignant
(«Rabbi»), Jésus forme ses disciples et les
foules en leur communiquant un contenu
précis. Cependant, une affirmation qui revient
réguliérement dans 1’Evangile de Jean, est
que Jésus est en méme temps entierement a
I’écoute de son Pére et qu’il ne fait que ce
qu’il a entendu de lui: « Moi, je ne peux rien
faire par moi-méme: selon ce que j’entends,
je juge, et mon jugement est juste, parce que
je ne cherche pas ma volonté, mais la volonté
de celui qui m’a envoyé » (Jn 5,30). L’impor-
tance de cette déclaration se voit lorsqu’on se
rend compte que le quatriéme Evangile, bien
plus que les autres, insiste sur le fait que
Jésus est aussi celui qui est «d’en-haut» et a
¢été «envoyé dans le monde». Il est lui-méme
la Parole éternelle de Dieu. En d’autres
termes, Cette disposition de parfaite écoute

1. Littéralement: «Dieu vit les enfants d’Israél et
Dieu connuty. Cette tournure compacte laisse deviner,
non pas tant une prise de conscience intellectuelle
qu’une identification intime de Dieu avec les Israéli-
tes, une profonde empathie face a leur détresse.

5

reléve précisément de ce qu’il est dans sa
divinité¢! Il peut parler avec autorité parce
que, de toute éternité, il est dans une posture
de réception vis-a-vis du Pere.

Il est d’ailleurs a noter que cette écoute va
dans les deux sens. Devant le tombeau de
Lazare, Jésus peut dire a son Pere: « Moi je
sais que tu m’écoutes toujoursy» (11,42,
NFC). Plus encore, au sujet de I’Esprit qui
sera donné aux disciples, il affirmera: «Ses
paroles ne viendront pas de lui-méme, mais il
parlera de tout ce qu’il aura entendu [...].
Lui me glorifiera, parce qu’il prendra de ce
qui est a moi et vous [‘annoncera»
(16,13-14). Ainsi, dans cette révélation défi-
nitive du Dieu en I’image duquel nous avons
été créés et par lequel nous avons été rache-
tés, nous découvrons une écoute mutuelle,
voire éternelle.

L’écoute attentive chez Jésus qui caractéri-
se tout autant le Pére et I’Esprit a des implica-
tions importantes pour ses disciples, pour
nous qui sommes appelés a nous laisser trans-
former en I’image du Christ et, ainsi, a redé-
couvrir notre vocation d’images de Dieu. Etre
faits a I’image du Dieu qui écoute, de celui
qui, en tant que Dieu trinitaire, vit dans le don
éternel de soi, nous convie a développer une
pratique et un réflexe d’écoute des autres.

L écoute dans I’Eglise et |'évangélisation
L’Eglise est le lieu ou, de fagon prioritaire,
nous nous devons de cultiver cette attitude
d’écoute. Dans deux lettres différentes a deux
communautés séparées, I’apotre Paul encou-
rage ses lecteurs a se réjouir les uns avec les
autres mais aussi a développer une authenti-
que empathie aux cotés de celles et ceux qui
souffrent: « Réjouissez-vous avec ceux qui se
réjouissent; pleurez avec ceux qui pleurent »
(Rm 12,15). L’exhortation analogue en 1 Co
12,26 en souligne I’importance. De fait, cette
exhortation découle de la conviction d’une
appartenance mutuelle: en tant que membres
de I’Eglise, du corps du Christ, nous sommes
membres d’une méme famille, membres les
uns des autres. Comme Paul le dit ailleurs:
« Rejetez le mensonge et que chacun de vous
parle avec vérité a son prochain; car nous

Ayt kg

alu‘sl S;\’;V'

75 KA


Lucas COBB


sommes membres les uns des autres» (Ep
4,25).

Vivre cette appartenance réciproque n’est
possible que si nous sommes a 1’écoute des
autres, pour savoir ce qu’ils vivent, leurs en-
couragements comme leurs peines, autrement
dit lorsque nous nous intéressons réellement a
leur personne. L’amour commence par
I’écoute de I’autre. Il importe ici d’étre tres
pratique. Comment développer une telle atti-
tude d’écoute? Sans chercher I’exhaustivité,
nous pouvons relever quelques réflexes a
cultiver:

Dans une discussion, m’intéresser active-
ment a 1’autre, lui demander son point de
vue sur le sujet en question;

Poser a I’autre des questions a son sujet, de

ses activités actuelles, de sa vie, de son
passé, de ses idées, de ses projets ;

Concevoir la conversation, non comme
I’occasion de m’exprimer d’abord mais de
créer un dialogue;

Dans ce méme sens, voir dans 1’autre, non
pas d’abord celui ou celle a qui je veux dire
mes idées ou problémes, mais comme un
partenaire de dialogue

Cultiver une attitude qui encourage 1’autre a
se sentir en liberté de s’exprimer et de dire
ce qu’il a sur son cceur.

Me dire qu’aimer ’autre, c’est aussi cher-
cher a le comprendre, non seulement ses
propos mais la personne qui s’exprime a
travers les propos (et qui, parfois, cherche a
se cacher par ce qu’il dit ou ne dit pas).

Le livre des Actes présente «la communion
fraternelle» comme une des composantes
importantes a I’Eglise (Ac 2,42). Or, commu-
nion va de pair avec communication, ce qui —
contrairement aux idées courantes — n’est pas
simplement le fait de bien parler mais aussi
de bien écouter. Une attitude d’écoute est
essentielle dans I’Eglise ol nous nous appar-
tenons les uns aux autres et ou nous voulons
vivre plus concrétement cette appartenance
réciproque.

76

Elle est tout aussi important dans une
démarche d’évangélisation. Partager I’Evan-
gile ¢’est annoncer le seigneurie bienfaisante,
salvatrice de Jésus-Christ et la vie nouvelle
en lui. Rien ne remplace ce message.
Toutefois, ce message ne peut étre recu, et sa
pertinence pergue, que dans la mesure ou
celui ou celle qui ’entend a la conviction
qu’il le rejoint dans sa vie et ses besoins. En
d’autres termes, notre facon de présenter
1’Evangile doit tenir compte de la personne a
qui nous I’annoncons. Il ne s’agit pas d’en
modifier le contenu mais de discerner ou il
trouve une porte d’entrée. Cela nous ne pou-
vons le faire que si nous avons pris le temps
et fait D’effort d’une vraie écoute de la
personne, de ses difficultés, de ses aspira-
tions. De méme, 1’Evangile nous met en
contact avec une personne réelle, vivante, a
savoir Jésus-Christ ressuscité, qui s’est donné
par amour pour nous. Mais le plus souvent,
I’autre percevra I’amour du Christ a travers
notre intérét, notre amour pour lui... ce qui
passe par une vraie écoute.

Dans un monde de «com» ou tout est
orient¢ autour de la communication — a sens
unique! — les disciples de Jésus peuvent
réellement montrer une autre facon d’étre,
une facon d’étre déterminée par ce que nous
sommes en tant qu’images de Dieu, et donc
par Dieu lui-méme, le Dieu qui nous écoute
toujours !

AN

\alu‘sl S;\’;V'


Lucas COBB


,\3' \a L1 7 TS 2

SIN
77 K H\UIJ \‘

3. Questions d’application

a) Sachant qu’un dialogue est une conversation qui va dans les deux sens, efforce-toi dans les
prochaines conversations, d’estimer quel pourcentage est occupé par tes propos et questions
concernant I’autre, et quel pourcentage est occupé par les propos et questions de ton
interlocuteur. Ensuite, mets cette estimation par écrit:

Mes propos:

Mes questions:

Les propos de mon interlocuteur :

Les questions de mon interlocuteur :

N.B. Tu te rendras peut-étre compte, en effectuant cet exercice, a quel point il est peu habituel
que I’autre nous pose des questions personnelles !

b) Dans une prochaine conversation, noter les questions que tu as posées a 1’autre a son sujet,
ainsi que les réponses qu’il t’a données:

¢) Dans une prochaine conversation, pose-toi la question : comment puis-je étre a 1’écoute de
cette personne pour discerner ses joies, découragements ou besoins spirituels ? Comment
puis-je, non pas «donner des legons» (pensons aux «amis» de Job!) mais lui faire percevoir
une vraie empathie vis-a-vis de ce qu’elle exprime ? Sous forme de priére, fais-en un résumé
de ces joies, besoins, etc. dans les lignes qui suivent:



Lucas COBB


O \"‘uﬂi I 57

a‘ S IJ
78 UWn g\a

o

4. Pour passer a la pratique

Dans les chapitres précédents, nous avons réfléchi a plusieurs questions en rapport avec une
«vie missionnelle» :

* En quoi consiste-t-elle ? Partager la mission de Jésus: faire connaitre a tous I’Evangile de
Jésus-Christ.

* Pourquoi y participer ? Parce que I’amour de Dieu manifesté nous y pousse et nous rend
capable de le faire.

* Comment ce style de vie se manifeste-t-il ? Par le partage de la parole et sa démonstration
en actes.

* Ou une telle «vie missionnelle» pourrait-elle te conduire? Dans «ta rue», au «quartier
d’en face» et jusqu’aux «extrémités de la terre ».

Réfléchissons a présent au rayonnement d’une vie Un aspect important d’un style de vie missionnel
«missionnelle». A qui sommes-nous appelés a est de grandir dans notre attachement a la priére
faire connaitre I’Evangile ? Ce sont ceux qui ne pour «les moindres» et «les marginalisé». Le
sont pas croyants et qui peuvent aussi avoir des meilleur moyen d’y parvenir est de prier spécifi-
besoins physiques, économiques ou spirituels. On  quement pour des individus ou des groupes plutot
pourrait peut-étre les appeler — sans aucun que de prier de maniére générale pour «tous les
jugement de valeur — «les moindres» (aux yeux humains soient sauvés». Au fur et & mesure que
du monde) et «les marginalisé». Vous pouvez les tu développes cet engagement de prier réguliére-
trouver dans la rue ou tu habites, ou tu travailles ment pour des personnes précises, tu pourras
et t’engages dans des passe-temps avec d’autres, t’attendre a ce que Dieu suscite des occasions de
dans le quartier d’en face ou aux «extrémités de leur faire connaitre 1’Evangile en actes et en
la terre ». paroles.

Dresse une courte liste de personnes pour lesquelles prier. Ce sera une premicre étape
permettant de prendre I’habitude de prier régulierement pour des personnes spécifiques. Qui
allez-vous inscrire sur votre liste ? Pose-toi les questions suivantes :

* Quelles sont les personnes (individus ou groupes) que j’ai particuliérement a cceur ?

* Quelles sont les personnes qui respectent mon influence? (par exemple, amis, enfants,
conjoint ou conjointe, voisins et collegues)

* Quels sont les besoins de la ville ou village ou j’habite ?

Il s’agit, cette semaine, de dresser cette liste de personnes pour lesquelles tu prieras
régulierement tout au long de notre formation. Tu prieras précisément pour chaque personne
ou groupe dans la liste, mais 1’objectif général devrait étre que Dieu réponde a leurs besoins et
te donne 1’occasion de leur faire connaitre I’Evangile en actes et en paroles. Fais ta liste a la
page suivante en suivant I’exemple fourni. Commence ensuite a prier quotidiennement pour
ces personnes et prépare-toi a en discuter lors de notre prochaine rencontre.

l\l \ “s‘-


Lucas COBB


,‘\q“ﬂf L RN

UIJ‘\I \;\"'

79 h‘“:;‘

Exemple
Nom de la personne ou du groupe: Jean-Claude
Relation : voisin, ami, avec qui je fais de temps en temps des activités sportives

Situation/besoin : Jean-Claude a grandi catholique mais ne fréquente pas 1’Eglise. 11 fait
actuellement un BTS dans I’espoir de décrocher un bon travail par la suite. Il avait dans une
relation sérieuse avec une fille jusqu’il y a quelques mois. Celle-ci I’a quitté, situation
difficile a gérer pour lui.

Sujet de priere: Je voudrais que Dieu se serve de moi pour aider Jean-Claude a
comprendre que ’espérance et la joie ne dépendent pas d’un parcours professionnel réussi
ou de la relation avec une compagne.

Nom de la personne ou du groupe:

Relation:

Situation/besoin :

Sujet de priére:

Nom de la personne ou du groupe:

Relation:

Situation/besoin :



Lucas COBB


Wi s g,

80 a Uh‘“ \;\““

{e

-‘fo

Sujet de priere:



Lucas COBB


A LiE T R iy,

&
81 “c’!
Conclusion

Se pencher sur la question de 1’écoute permet de mieux percevoir a quel point le comman-
dement d’aimer notre prochain «comme nous-mémes» est éminemment pratique. Le plus
souvent, cet amour ne consiste pas dans de grands gestes mais dans le simple fait de placer
I’autre avant soi: dans nos conversations, nos activités, nos priorités. Bien sir, cela n’impli-
que pas toujours laisser simplement parler un voisin bavard, sans I’interrompre mais sans non
plus I’écouter vraiment! Au contraire, il s’agit d’étre dans une écoute suffisamment attentive
et authentique pour que nous puissions «lire entre les lignes» de ce qu’il dit — et, parfois, ne
dit pas — pour dire un mot qui touche le cceur. Ici comme ailleurs, aimer 1’autre ce n’est pas
toujours faire ce qu’il désire ou accéder simplement a des caprices du moment. C’est faire de
I’autre et de sa découverte de Dieu ou, s’il est déja chrétien, de son avancement dans une vie
de disciple, la priorité de ma relation avec lui'.

Un tel amour peut étre colteux, plus coliteux en fait que de laisser faire ou de laisser parler
notre prochain sans réellement 1’écouter et sans vraiment nous intéresser a ce qu’il fait.
Comme tout dans la vie chrétienne, cela ne pourra devenir un réflexe et faire partie intégrante
de ce que nous sommes que dans la mesure ou nous restons fondé€s sur cette autre relation
faite d’écoute mutuelle: celle que Dieu a établie avec nous et qu’il a confirmée par Jésus-
Christ, la vraie « Parole de Dieu» qui, en méme temps, se caractérise par une €coute parfaite !

Dans les jours qui viennent, médite et prie en t’appropriant cette pricre :

K«Scingur, accoroe-mol d'gtre réellement a L'écoute des personmes que ’cu.\
mets sur mon chemin. Merel parce qu'il wW'y a pas en tol d’opposition entre
Laction et L'écoute, comme ce serait le cas d'un despote qui veut surtout se
faire entendre des autres. Tw agis, tu parles, tu nous envoles ton Fils, la Pa-
role vivante; mais tu Le fais pour rétablir cette velation de communion et oe
communication réciprogques pour laguelle tu wous as créés. Donne-mol,
dans les jours qui viennent, d’apprendre de tol dans ce domaine, permets-
mol de m'intéresser réellement aux autres comme tol-méme tu t'intéresses o
eux. Que je puisse étre, L aussi, une image vivante de ta grice et de ton
amour, afin que d'autres puissent te découvrir par tout ce que je suls, et
avancer dans Lewr amour pour tol. Amen ».

\\ 4

1.  «L’amour tel qu’il est défini par Jésus n’est pas seulement un sentiment agréable d’affection. Certes, c’est
une attitude de compassion, de chaleur et de plaisir partagé, mais c’est aussi une action. C’est ce qu’on appelle
I’agapé¢ — faire passer le bien de 1’autre avant le sien, quel que soit le colit ou le sacrifice que cela exige. Comme
I’a dit Jésus, ‘Il n’y a pas de plus grand amour que de donner sa vie pour ses amis’ »; J. M. CoMmERr, Practicing
the Way, 78.

SIS,


Lucas COBB


e Lad  RTTREA

JBISE

.\.,

82 ?!h
Vivre en disciples de Jésus-Christ

Ch. 8: La concentration dans un monde de distractions

En bref

Dans un monde qui génere de plus en plus de «bruit» en tous genres, il devient difficile de
fixer notre attention sans encombre sur les choses les plus importantes: notre relation avec
Dieu, son appel sur nos vies, nos buts et projets a long-terme pour le servir. Il est donc vital
de réapprendre la concentration et d’avoir I’intelligence «nettoyée» de ce qui cherche a
s’imposer de I’extérieur comme distractions inutiles. Vivre dans la distraction n’est certes pas
un péché en soi mais I’émiettement de notre concentration porte atteinte a notre pleine
humanité, a notre capacité a aimer Dieu et a aimer notre prochain comme nous-mémes.

L. Lire et méditer les passages suivants

a) Ex 20,8-11; Dt 5,12-15
Quelles sont les différences principales entre ces deux passages ?

Pourquoi ces différences sont-elles importantes, d’un co6t€¢ comme de I’autre ? Quel message
ces spécificités cherchent-elles a communiquer ? En ce qui concerne Exode 20, quels liens y
a-t-il dans ces versets entre le repos des Israélites et le fait qu’en Genése premier, 1’étre
humain est créé en «image de Dieu» ?



Lucas COBB


,\\3'*1! 4 ivy

UIM\ g

' »

83

b) Ps 37,75 62,2.6; 65,25 116,7; 131,2

Dans différents contextes, le psalmiste s’encourage — et encourage ceux qui reprennent son
psaume — a « faire silence ». En regardant un peu les versets alentour, précise en quelques
mots les différents types de circonstances ou cette exhortation est donnée :

Dans de telles circonstances, ou dans des circonstances différentes, quelle peut étre I’utilité de
«faire silence» ? En quoi ce «silence » se distingue-t-il de la pri¢re d’intercession? En quoi
s’en rapproche-t-il ?

¢) Lc 10,38-42

Dans I’incident que rapportent ces versets, qu’est-ce que Jésus reproche a Marthe ? Est-ce de
faire des choses ? Si oui, pourquoi ? Sinon, pourquoi pas ? Dans le fond, qu’est-ce qui
distingue les comportements des deux femmes et qu’y a-t-il de propre a I’attitude de Marie
que Jésus approuve ?



Lucas COBB


W e g 2

s
\;‘;} UI;\\I \ ‘s“-

84

¢) Ph 3,7-15
Face aux multiples choses qui pourraient donner une assise et une valeur a sa vie — y compris
devant Dieu — Paul dit y avoir renoncé pour se donner un autre but (v. 8-11). Quel est ce but?

Qu’est-ce que ce but entraine en termes de priorités, d’activités et d’attitudes (v. 12-15)?

Pourquoi, d’aprés ces versets, Paul raconte-t-il a ses lecteurs ce cheminement et ces
aspirations ?



Lucas COBB


2. Commentaire et réflexions

La perte de concentration dans le monde
moderne

De nombreuses études récentes soulignent
les difficultés croissantes liées a une perte de
concentration en occident. Dans un monde de
plus en plus tiraillé entre applis en tous
genres, sms, un choix infini de vidéos propo-
sées par YouTube, réseaux sociaux et jeux
internet, sans parler de courriels incessants
pour toute une partie de la population, notre
attention est constamment sollicitée, éclatée
et, finalement, mise a mal. Cet éclatement et
son corollaire inévitable, I’impossibilité¢ de
nous concentrer sur un sujet unique pour des
périodes de temps substantielles, font partie
de notre quotidien d’une manicre qui était
inconnue de nos ancétres.

Comme I’affirme Johann Hari dans un livre
choc, On vous vole votre attention!', 1effri-
tement de notre concentration est un proble-
me objectivement mesurable, exacerbé par
des problémes de consommation d’Internet,
par les habitudes alimentaires, une diminu-
tion collective du temps de sommeil depuis
75 ans environ, et, de fagon générale, par une
hygiéne de vie de plus en plus dégradée. Bien
que son propos essentiel soit ailleurs, I’auteur
reléve 1’explosion des cas de TDAH (Trouble
du déficit de Iattention avec ou sans hyperac-
tivité). Ce fléau, particulierement préoccu-
pant dans les pays anglo-saxons, ne peut étre
expliquée indépendamment de 1’évolution de
la société et des sollicitations de plus en plus
omniprésentes auxquelles est soumise notre
attention des le plus jeune age. La question
des conséquences de cet émiettement de notre
concentration pour une vie de disciple se pose
donc avec une urgence particuliére.

Au commencement, le sabbat !

Or, il est saisissant de noter que, des «la
charte d’alliance » initiale entre Dieu et Israél
que sont les dix commandements, le principe

1. Johann Hari, On vous vole votre attention!
Pourquoi vous ne pouvez plus rester concentré, Paris,
Eyrolles, 2024.

85

& .\'

' »

du repos prend une place centrale. Dans les
deux versions du décalogue, le commande-
ment relatif au sabbat, faisant la transition
entre la premiere et la seconde partie, est le
plus long et le plus approfondi.

Les différences entre la version de I’Exode
et celle du Deutéronome sont bien connues:
I’Exode met le sabbat en lien avec le début de
la Gengése, tandis que le Deutéronome rappel-
le I’oppression en Egypte et la délivrance par
Yhwh. Y a-t-il un lien entre les deux choses ?
Dans I’Exode, le rythme dicté pour le peuple
de Dieu se calque sur la méme alternance que
I’on voit dans I’ceuvre créatrice de Dieu: une
période de travail suivi d’un temps de repos
(Ex 20,11). Aussi la vie d’Israél imitera-t-elle
I’activité du Dieu créateur. Nous retrouvons
ici I’idée de I’étre humain comme «image de
Dieu»: de par son activité mais aussi par son
repos, vécu devant Dieu, I’homme représen-
tera son créateur et s’y rapportera explicite-
ment. Le Deutéronome, lui, insiste sur le fait
que Yhwh a délivré Israél; il I’a libéré d’un
dur esclavage ou les membres du peuple ne
pouvait reprendre haleine. D’ailleurs, cette
grace dont Isra€l bénéficie devra déterminer
sa fagon d’agir envers ceux qui, maintenant,
se trouvent dans une situation potentiellement
analogue. Dieu établit le sabbat afin que les
serviteurs et servantes des Israélites puissent
se reposer (v. 14b): « Tu te souviendras que
tu as été esclave au pays d’Egypte [...]: ¢ est
pourquoi 1’Eternel, ton Dieu, t'a commandé
de célébrer le jour du sabbat » (Dt 5,15).

Quel est donc le sens du sabbat? Ce jour
est «sanctifié», consacré a Dieu et a la com-
munion avec lui (Dt 5,14a). Mais il vise aussi
le prélassement d’Isra€l. Face a la tentation
de se dissiper dans une activité sans répit,
Dieu ménage un espace temporel, un jour sur
sept. Isra€l se souviendra ainsi qu’il doit
refuser I’attraction de I’activisme et la tenta-
tion d’engranger toujours plus de richesses
sur le plan matériel. Il se rappellera que le
sens de la vie est ailleurs, dans la communion
avec Dieu et dans la sollicitude a I’égard
d’autrui.

o IS

W s .

- .'i.)


Lucas COBB


86

Quel lien avec la question de concentration
aujourd’hui? Simplement ceci: alors que
d’innombrables voix réclament notre atten-
tion sept jours sur sept, dés notre réveil et
jusqu’au coucher, il nous est rappelé 1I’impor-
tance de ménager des temps ou nous pouvons
avoir I’esprit disponible pour entendre une
autre voix, celle de notre créateur et rédem-
pteur. Dans I’Ancien Testament, le sabbat
ponctuait la semaine d’un peuple au style de
vie relativement simple. Aujourd’hui, ce
commandement doit continuer a rythmer
notre semaine; mais face aux distractions
constantes, autrement envahissantes qu’a
I’époque de 1’Ancien Testament, il souligne
encore la nécessité de vivre, toute la semaine
durant, avec un minimum de distractions et
en étant vigilants face aux «bruits» qui dé-
truisent notre concentration et nous ¢loignent
de notre appel d’étres humains créés a 1’ima-
ge de Dieu.

Faire silence pour mieux écouter Dieu

Les nombreux passages ou le psalmiste
appelle ses auditeurs a «faire silence» vont
dans le méme sens. D’un psaume a 1’autre,
les contextes varient: il peut s’agir d’un appel
a la confiance face a ’adversité ou au danger
(Ps 37,7; 62,2), de I’inquiétude a 1’égard d’un
avenir incertain (62,2.6), d’une délivrance
accordée (116,7) ou tout simplement parce
que le psalmiste reconnait ses limitations et
sa dépendance vis-a-vis de Dieu (131,2).
Notons qu’il n’est pas question ici d’interces-
sion, de crier a Dieu notre besoin ou notre
inquiétude. Nous I’avons vu, I’intercession
est importante et Dieu prend plaisir a écouter
les prieres de ses enfants. Mais dans ces
passages, il s’agit d’abord de se placer devant
Dieu, d’écarter les bruits qui empéchent de
nous rendre disponibles a lui, de nourrir notre
confiance en lui et notre esprit d’écoute. Les
réflexions qui ne manqueront pas de venir a
I’esprit seront de lui, ou non. Elles peuvent
étre le simple produit de notre intelligence; il
faudra les confronter & 1’Ecriture. Mais dans
tous les cas, nous ne pouvons nous attendre a
entendre sa voix si nous sommes constam-
ment distraits par d’autres bruits qui détour-

5

nent notre attention. «Faire silence» devant
Dieu est donc, entre autres, un appel a rompre
périodiquement avec les distractions ou sou-
cis quotidiens pour nous placer devant Dieu
et nous concentrer sur les vraies priorités.

Nous voyons une situation similaire lorsque
Jésus rend visite & Marthe et Marie. On
discute souvent de savoir si ce que Marthe
faisait était réellement mauvais — apres tout,
il fallait bien que quelqu’un s’occupe des
choses pratiques! — et ce serait une erreur
d’opposer a activité pratique 1’«€coute spiri-
tuelle». Le probléme semble plutdt étre que
I’activit¢ empéchait Marthe d’écouter celui
qui venait, non pour manger ou se reposer
dans une maison impeccablement nettoyée
mais pour passer du temps avec ses amis.
Marie I’avait compris et sut qu’a ce moment,
la chose la plus importante était de marquer
une pause, de rester dans une attitude d’écou-
te et d’accueil vis-a-vis du Maitre. Le proble-
me n’est pas l’activité mais 1’incapacité a
discerner la situation extraordinaire créée par
le passage de Jésus. Encore une fois, nous
aurions tort d’imaginer que les Evangiles
préconisent un comportement de passivité
permanente en faveur de la méditation
biblique et la pricre. Mais ils montrent bien
I’importance de prévoir des moments ou 1’on
peut «nettoyer» l’esprit de tout ce qui le
remplit, parfois inutilement, et de se placer
devant Dieu afin d’entendre sa voix.

Se concentrer sur la course

Maintenir la concentration dans un monde
de distractions n’est pas important unique-
ment pour se nettoyer 1’esprit. Le plus grand
danger des distractions incessantes est que
celles-ci nous détournent de ce qui doit €tre
au cceur de notre vie de disciples. A ce sujet,
il est utile de revenir sur Philippiens 3,7-15.
Paul souligne que sa découverte du Christ I’a
conduit a renoncer a tout ce qui, auparavant,
avait constitué sa valeur devant Dieu et les
humains. A la place, il cherche désormais,
dit-il, a vivre dans 1’unit¢ avec le Christ,
«non avec une justice qui serait la mienne et
qui viendrait de la loi, mais avec la justice
qui est obtenue par la foi en Christ, une

Ayt kg

;]I‘J‘“ S;\’iv'


Lucas COBB


87

justice provenant de Dieu et fondée sur la
foin (v. 9). Ce passage est un des textes clés
de I’enseignement sur la justification par la
foi: Dieu nous reconnait comme justes, non
en raison de notre obéissance propre mais
grace a la justice du Christ mise sur notre
compte. Cependant, il importe de reconnaitre
que cette découverte de la justice de Dieu en
Christ n’engendre aucune passivité. Au
contraire, le fait d’avoir été saisi par la grace
(v. 12) donne a Paul une direction précise,
une résolution forte qui déterminent toute sa
vie: «Je poursuis ma course afin de saisir,
puisque moi aussi, j'ai été saisi par le Christ-
Jesus [...]: oubliant ce qui est en arriere et
tendant vers ce qui est en avant, je cours vers
le but pour obtenir le prix » (v. 12-14). Le fait
d’avoir trouvé en Christ le fondement de son
existence donne une finalité et une urgence a
toute son activité. Du reste, si Paul met en
avant son propre cheminement dans ces
versets, c’est afin que ses lecteurs adoptent,
eux aussi, cette méme démarche: « Nous tous
donc qui sommes des hommes faits ayons
cette pensée » (v. 15).

Pratiquement...

Aborder le probléme des distractions en ces
termes est utile pour clarifier une autre ques-
tion, celle du rapport entre la sanctification et
le péché. Ce qu’on a I’habitude d’appeler la
sanctification consiste-t-il essentiellement a
éviter des péchés précis, identifiables ? C’est
ainsi qu’on congoit souvent la vie chrétienne.
De fait, quantité de distractions échappent a
cette catégorisation. Se laisser happer par les
distractions n’est donc pas nécessairement un
comportement «pécheur» au sens strict du
terme. Mais la vraie question est plutot celle-
ci: dans ’ensemble de mes activités, est-ce
que je grandis dans ma conformité a Jésus-
Christ? Est-ce que je chemine dans mon
amour pour Dieu et mon prochain? Si 1’¢-
miettement de notre concentration n’est pas
forcément un «péchéy», il porte néanmoins
atteinte a notre pleine humanité, a ce que
nous sommes en tant qu’étres humains créés
a I’image de Dieu, appelés a vivre en étant
disponibles pour aimer Dieu et notre pro-

5

chain. Vivre dans une dispersion mentale et
spirituelle constante réduit notre humanité.
Cela compromet notre capacité a vivre en
disciples de Jésus.

Dés lors, ce que nous devons nous deman-
der dans ce domaine est ceci: comment vivre
dans notre monde sans nous laisser détourner
de notre «course» (Ph 3,12)? De fagon trés
pratique, je peux, par exemple:

+ Commencer par relever les distractions ou
activités qui m’empéchent d’avancer dans
cette «course» consistant a aimer Dieu et
mon prochain (exemples: le temps passé
sur Internet ou YouTube, sur les réseaux
sociaux, les jeux vidéo, etc.).

* Ménager dans ma semaine des temps de
«sevrage» par rapport aux technologies de
communication, fixer des plages horaires
ou je me déconnecte (une journée ou deux
matinées par semaine, par exemple).

* Faire le tri dans mes activités pour éliminer,
non pas tout passe-temps (ceux-ci peuvent
étre des activités appréciables et permettent
d’exprimer la créativit¢ dont Dieu nous a
dotés), mais les occupations qui prennent
un temps disproportionné en comparaison
avec I’appel que Dieu place sur ma vie. En
d’autres termes, fixer des priorités a mes
activités et a ma vie.

k %k %k

Nous avons parfois tendance a ranger le
sabbat parmi les tendances «légalistes» de
I’Ancien Testament, et il est vrai que cette
institution a pu étre vécue ainsi, notamment a
I’époque du Nouveau Testament. Toutefois,
dans un monde consumériste ou 1’on cherche
par tous les moyens et a tout prix a éviter
«l’ennui» — c’est-a-dire, en définitive, un
esprit tranquille —, nous devrions plutdt ac-
cueillir ce principe de repos, de nettoyage de
notre esprit, comme une aide pour garder les
yeux fixés sur I’essentiel et comme une
invitation a nous «dépolluer» de ce qui
encombre inutilement notre attention, afin de
vivre réellement notre humanité recréée a
I’image de Jésus.

Ayt kg

\alu‘sl S;\’;V'


Lucas COBB


,\\3'*1! ¥ sl ivy

88 G\ UIM\ e

' »

3. Questions d’application

a) Quels sont les «bruits» que je laisse inutilement accaparer mon attention ? Cela peut étre
des activités qui, en soi, ne sont pas négatives mais qui prennent une place dans mon esprit et
un temps dans la journée disproportionnées par rapport a d’autres activités. Sois précis !

b) Quels sont les moments dans mon emploi du temps ou je pourrais faire une coupure par

rapport a ces activités (notamment tout ce qui touche a Internet, aux réseaux sociaux, ou a

d’autres moyens de technologie moderne) ?

* En répondant a cette question, réfléchis a la possibilité de plages de temps réguliers qui
pourraient étre des moments de coupure ou sevrage fixes dans la semaine.

¢) Quelles sont mes habitudes «sabbatiques » ? Le dimanche devrait étre occupé pour une
partie, chaque fois que cela est possible, du culte, de la communion avec d’autres fréres et
sceurs et du repos. Comment est-ce que je peux progresser dans ce domaine ?



Lucas COBB


\i“ﬂ‘ ¥ sl Hivy

UIJ‘\I \;\’ v

89 1!:;

d) Comment est-ce que je pourrais prendre, de temps en temps (une fois par trimestre, par
exemple) une journée ou un week-end pour faire le tri dans mes priorités, prendre du temps
dans la priere, la lecture biblique et la réflexion sur ce que Dieu veut pour ma vie ?

* Profite de ces lignes pour réfléchir en termes de dates précises et pour organiser cela!



Lucas COBB


920

4. Pour passer a la pratique

& \"‘uﬂi ML 57,

)
,‘x

o

A titre de rappel, dans les chapitres précédents, nous nous sommes posé la question d’un

style de vie missionnel :

* En quoi consiste-t-elle ? Partager la mission de Jésus: faire connaitre a tous I’Evangile de

Jésus-Christ.

* Pourquoi y participer ? Parce que I’amour de Dieu manifesté en Christ nous y pousse et

nous rend capable de le faire.

* Comment ce style de vie se manifeste-t-il ? Par le partage de la parole et sa démonstration

en actes.

* Ou une telle «vie missionnelle» pourrait-elle te conduire? Dans «ta rue», au «quartier
d’en face» et jusqu’aux «extrémités de la terre ».

* Qui cette vie peut-elle concerner ? Tous, mais d’une facon ou d’une autre, «les moindres»

et «les marginalisés ».

Rappelons-nous que la mission chrétienne
consiste a partager la mission de Jésus. La
semaine derniére, nous avons fait un pas
important vers le développement d’une vie
missionnelle en dressant une liste de person-
nes pour lesquelles prier. N’oublie pas de
prier pour chaque personne ou groupe afin
que Dieu réponde a leurs besoins spécifiques
et t’utilise pour leur faire connaitre I’Evangi-
le, aussi bien par des paroles que par des
gestes pratiques. Cette semaine, il s’agira de
passer du temps a discuter avec une personne
dans ta liste afin de mieux cerner ses besoins
ou aspirations spécifiques. La conversation
peut étre informelle ou se dérouler au cours

Personne/groupe :

d’un repas pris ensemble, par exemple. Il
n’est pas nécessaire que la conversation porte
sur des sujets spirituels en soi. Le but est
plutéot de mieux comprendre comment tu
peux prier pour cette personne, et cela peut
étre glané au cours d’une conversation
informelle. Il n’est pas nécessaire de poser
des questions directes, ce qui pourrait étre
génant si vous ne vous connaissez pas bien.
Mais tu peux exprimer ta préoccupation pour
tout besoin dont cette personne fait part au
cours de la conversation, et tu peux lui faire
savoir que tu prieras pour ses besoins.
Prépare-toi a partager cette expérience lors de
la prochaine rencontre.

Résumé de la conversation :

Besoins pergus :

Comment cette conversation pourra-t-elle orienter mes prieres pour cette personne ?

i gal‘

SIY o


Lucas COBB


A LiE T R iy,

&
91 “c’!
Conclusion

Une vie de disciple n’a rien a voir avec une compréhension de la foi qui se limiterait,
pratiquement, a une ou deux heures le dimanche matin et quelques habitudes a ajouter a une
vie qui, par ailleurs, resterait inchangée. Au contraire, le repos que Dieu prévoit pour son
peuple et le refus des distractions inutiles sont nécessaires pour que nous puissions
«poursuivre le but» en gardant 1’esprit fixé sur les vraies priorités.

Dans le passage de Philippiens que nous avons regardé, Paul précise le contenu de ce but et
de cette « course» : c’est de « gagner Christ, et d étre trouvé en lui ». Plus encore, dit-il, « mon
but est de le connaitre, lui, ainsi que la puissance de sa résurrection et la communion de ses
souffrances, en devenant conforme a lui dans sa mort, pour parvenir, si possible, a la
résurrection d’entre les morts » (Ph 3,8-11). Non pas que Paul doute de pouvoir participer a la
résurrection' ! Il exprime plutdt sa conscience de I’'immensité de ce qui nous est proposé en
Jésus-Christ, et devant quoi on ne peut avoir aucune présomption: participer a la vie du Christ
glorifié, a la victoire de celui qui a détruit la mort dans son propre corps et qui est entré dans
I’immortalité¢ ! Cependant, comme Paul le précise, cela passe par la conformité a la mort du
Christ, ceci par la mise a mort de nos ambitions et priorités €goistes, comme aussi par
I’acceptation des souffrances qui peuvent étre les notres en raison de notre appartenance au
Seigneur. En méme temps, Paul — qui, il ne faut pas 1’oublier, écrit ces lignes alors qu’il est en
prison a cause de sa foi — reste étonnamment positif; ce a quoi il aspire, dans cette situation,
est de mieux connaitre Christ et « la puissance de sa résurrection ». D’ailleurs, 1’apdtre pense
sans doute ici aux implications de notre baptéme: par ce dernier, nous sommes rattachés a la
mort du Christ, afin de vivre en nouveauté de vie (Rm 6,1-4). On le voit, nous sommes a mille
lieues d’un engagement chrétien a minima, d’une «grace a bon marché» comme le disait
Dietrich Bonhoeffer.

Dans le Deutéronome, le repos sabbatique est mis en rapport avec la délivrance de
I’oppression et de I’esclavage. Il va de pair avec la libération, libération dont nous attendons
la plénitude dans I’éternité, grace a I’ceuvre du Christ (He 4,9-11); mais libération aussi par
rapport a tout ce qui, aujourd’hui, tente de nous asservir et de nous empécher de grandir dans
notre amour pour Dieu et pour les autres. Cette question d’asservissement, notamment en ce
qui concerne la sexualité et les addictions, sera abordée dans notre prochain chapitre.

Dans les jours qui viennent, médite et prie en t’appropriant cette pricre :

«Seigneur, mercl pour Le repos que tu nous accordes en Jésus-Christ. Par sa\
mort, tu effaces nos péchés, par sa résurrection, tu nous donnes La promesse
de participer & sa vie. Bt par L'Esprit que tu déverses sur nous, tu nous per-
mets de goitter déja a cette vie nouvelle en Llui. Donne-mol, je t'en prie, Les
forces wécessaires pour écarter de ma vie les «bruits» Lnutiles, incessants
qui tentent de me détowrner de la seule chose qui compte. Accorde-mol de
grandir dans cette discipline nécessaire pour fixer les priorités qui sont les
tiennes et m'en tenir o elles. Bt Seigneur, donne-mol ausst d’gtre témoin,
aupres oe celles et ceux que tu places sur mon chemin, de ce repos gue tu
nous accoroes en Christ. Au nom du Christ vivant, amen.

- J

1. Cf. notamment Rm 8,28-39, ou I’ap6tre exprime de fagon admirable sa certitude que Dieu le tiendra dans sa
main, lui et tous ceux auxquels Dieu s’est attaché «avant la fondation du monde» (Ep 1,4-5).

e


Lucas COBB


,\\q“ﬂf L RN

UIJ‘\I \;\";I

92 V "’:{‘

Vivre en disciples de Jésus-Christ

Ch. 9: La pureté sexuelle, les addictions

En bref

La Bible n’appelle pas les croyants a la pureté sexuelle pour la seule raison que les pulsions
physiques figurent parmi les plus puissantes qui soient et peuvent nous faire dévier vers des
comportements des plus chaotiques; c’est aussi parce que, a I’image du Dieu trinitaire,
I’amour cherche le bien et I’élévation de I’autre. La pureté sexuelle doit refléter cet idéal. Elle
est d’autant plus importante que la société actuelle, tentations omniprésentes a I’appui, prone
une activité sexuelle pour ainsi dire sans tabou et sans limite. La sexualité touche a un autre
probléme particulierement présent aujourd’hui, a savoir les addictions. En tant que disciples,
nous sommes conviés a ne pas nous laisser dominer ou asservir par quoi que ce soit.

L. Lire et méditer les passages suivants

a) Rm 1,18-32

Dans ces versets, Paul décrit un processus et une progression par rapport au péché. Quels en
sont les grandes lignes ? Y a-t-il une logique dans cette progression? Ces versets suggerent-ils
un processus qui est identique chez tous les humains ? Pourquoi ou pourquoi pas ?

b) Ga 5,19; Ep 4,19; 5,3; Col 3,5-8; 1 Th 4,7

Plusieurs termes qui reviennent dans ces différents passages — «inconduite », « impureté »,
«débauche » — ont des connotations explicitement sexuelles. Pourquoi, d’apres-toi, Paul
insiste-t-il autant sur la pureté dans le domaine de la sexualité? Qu’est-ce que cela dit, d’une
part, de la sexualité et, d’autre part, de la vie chrétienne ?



Lucas COBB


,\\3'*1! ¥ sl ivy

03 UIM\ g

' »

¢)1Co 6,12-20
Quelles sont les raisons que Paul donne ici pour appeler ses lecteurs a la pureté sexuelle ?

Pourquoi est-il important, comme Paul le dit au v. 12, de «ne pas se laisser asservir par quoi
que ce soit» ?

d) Rm 6,5-23

Comment Paul décrit-il le pouvoir du péché dans ce passage ? D’apres lui, est-ce que celui ou
celle qui se donne au Christ peut continuer a s’adonner au péché sans qu’il y ait des
conséquences ? Pourquoi ou pourquoi pas ?

D’apres ce passage, comment pouvons-nous connaitre, pratiquement, la libération de cet
esclavage au péché ? Quelle est notre responsabilité propre dans ce domaine ?



Lucas COBB


94 K7

2. Commentaire et réflexions

Une fonction biologique inégalée

Les pulsions sexuelles sont parmi les plus
puissantes que connaissent les étres humains,
et pour cause. Bien que nos sociétés indivi-
dualistes reléguent souvent la réalité procréa-
trice de la sexualit¢ au second plan (au
mieux!), le fait est que la finalité premicre
des organes sexuelles est la reproduction. Ce
lien entre plaisir sexuel et finalité procréatrice
n’est pas un hasard. La survie et 1’épanouis-
sement de 1’espece humaine sont inscrits par
Dieu jusque dans notre ADN et intégrent
méme nos désirs physiques. Il est significatif
que, dans la Genése, le statut d’image de
Dieu implique aussi cet aspect: « Adam [...]
engendra un fils a sa ressemblance, selon son
image, et il lui donna le nom de Seth» (Gn
5,3). En faisant I’étre humain «a son image »,
le Dieu créateur donne a ce dernier le
privilege et la tache de créer, a son tour, un
étre vivant qui sera son image. L’homme
reflétera ainsi la créativité débordante de
celui qui lui donne d’exister.

La sexualité et le péché

En raison de la puissance de cette réalité et
de l’intensité des pulsions qui s’y associent,
les exces liés a la sexualité peuvent avoir des
effets particuliecrement destructeurs. Cela
¢tant dit, il importe de considérer ces consé-
quences, non de facon isolée mais comme des
épiphénoménes d’un probléme plus profond.
En Romains 1, Paul dépeint la situation
dramatique de I’humanité. Il y paraphrase la
propagation du péché que 1’on voit dans les
premiers chapitres de la Genese mais décrit
aussi un processus qui se répete et se renou-
velle tout au long de I’histoire de I’humanité:
les hommes n’ont pas glorifi¢ Dieu et n’ont
pas persévéré dans une attitude de reconnais-
sance envers lui (Rm 1,18-21). Ce détache-
ment de Dieu conduit a un premier déregle-
ment, la glorification de la créature plutot que
de celui qui en est la source. Le résultat est a
la fois logique et, d’une certaine fagon iné-
vitable: donner une place disproportionnée a
la créature et aux pulsions créaturelles meéne a

,\\"‘“H I 457

* ‘\UIJSI\ ‘s‘-

un rapport faussé avec celles-ci. Et soit par le
fait que les déviances que nous faisons subir
a nos corps liberent fatalement des forces
destructrices, soit par une intervention active
précise, Dieu livre les humains aux pires
conséquences de leurs actes (v. 24-25). Il en
résulte un comportement « contre nature» (v.
26-27). On le sait, les tendances sexuelles
touchent a des réalités complexes. Dans un
monde marqué par le péché, les causes de
telle ou telle orientation peuvent dépasser la
seule question de la volonté ou du choix in-
dividuels. D’un c6té, le caractére dramatique
de ces déviances ne doit pas étre minimis¢.
Mais de I’autre, celles-ci expriment toujours
une condition plus profonde. Elles sont, tout
comme les comportements que Paul décrit
aux v. 28-32, I’aboutissement d’un processus
qui trouve sa cause ultime dans le rejet de la
communion avec Dieu (v. 21) et le désir
d’¢étouffer la vérité de ce que nous sommes,
de notre dépendance vis-a-vis de lui (v. 18b)".

Dans ces versets, Paul décrit une tendance
générale et non un processus qui se répete a
I’identique chez tout un chacun. Mais en tant
que généralisation, ce passage met le doigt
sur des comportements qui se retrouvent avec
une régularité étonnante dans les sociétés hu-
maines. Paul en montre ici la cause profonde.

Sexualité et pureté

Est-ce a dire que la Bible porte un regard
négatif sur la sexualit¢ humaine ? Ce reproche
a souvent été fait mais serait mécomprendre
son message. Nous pouvons penser a la
rencontre du premier couple, que la Genese
décrit en termes quasi poétiques (Gn

1. 1l importe de distinguer entre, d’un c6té, des phé-
nomeénes comme [’attirance ou des prédispositions, qui
peuvent relever de notre condition déchue et, de
’autre, les pratiques que Paul décrit ici. On peut subir
les premicres sans pour autant y céder, tout comme on
peut étre assaillis de tentations dans divers domaines
sans les accueillir favorablement. Rappelons-nous que
Jésus lui-méme fut tenté, comme nous, «a tous
égards» sans se laisser entrainer dans le péché (Mt
4,1-11; He 2,18; 4,15). La tentation n’est pas un
péché! Le péché vient de ce qu’on en fait.


Lucas COBB


2,22-25), ou encore a I’érotisme du Cantique
des cantiques. Ce poe¢me, que les interpréta-
tions ont souvent édulcoré pour en faire une
simple métaphore entre Dieu et son peuple,
est une célébration de la passion amoureuse
au sein du couple. Et méme si le Nouveau
Testament ouvre un espace au célibat comme
moyen aussi légitime que le mariage de vivre
I’appel chrétien, Paul compare néanmoins la
relation conjugale a celle qui lie Christ & son
Eglise (Ep 5,25-32). De méme, face a des
chrétiens qui préconisaient 1’abandon des
relations sexuelles au sein du couple, 1’apotre
répond: « Ne vous refusez pas ['un a [’autre,
a moins que, d’'un commun accord, vous
n’agissiez ainsi momentanément pour pren-
dre le temps de prier; mais ensuite, reprenez
votre vie conjugale » (1 Co 7,5).

La Bible voit donc la sexualité de fagon
¢tonnamment positive. Mais elle insiste sur la
nécessaire pureté dans ce domaine. Contraire-
ment a ce qu’ont affirmé certaines tendances
tout au long de D’histoire de 1’Eglise, cette
pureté ne se trouve ni dans un célibat imposé
ni dans I’abstinence, comme si pureté était
synonyme d’absence d’activité; cette pureté
se découvre, au contraire, dans une pratique
qui s’inscrit dans le cadre précis pour lequel
elle a été prévue, a savoir le mariage.

Pourquoi le mariage est-il si important?
Parce qu’il replace les rapports physiques
dans une relation plus large de réciprocité et
d’engagement mutuel. Il crée aussi un envi-
ronnement pour que le fruit normal de la
sexualit¢é — les enfants — puisse naitre et
grandir dans un contexte de sécurité, de
confiance, d’amour et de stabilité.

En 1 Corininthens 6, Paul souligne auprées
des chrétiens de cette ville I'importance de
garder leurs corps purs, autrement dit de refu-
ser toute tentation de faire déborder la sexua-
lit¢ du cadre du mariage. Dans la mesure ou
le croyant est «membre» du Christ, ses
«membres» — sexuels notamment — appar-
tiennent aussi au Christ. Dire que « fout péché
que l’'on commet se fait en dehors du corps »
(v. 18) force sans doute un peu le trait mais
souligne que le péché implique habituelle-
ment un instrument extérieur a soi (comme

95

SNV

0
—

o,

RN

202

’utilisation d’une arme dans le meurtre, ou le
fait de dérober un objet matériel, dans le vol).
En revanche, dans I’inconduite sexuelle, le
corps lui-méme est mis au service du péché.
Il est probable que Paul pense aussi aux
textes de I’Ancien Testament avertissant les
fideles qu’une sexualité¢ débridée détruit la
personne’. L’important, dit Paul, est de
consacrer enti¢rement a Dieu ce que nous
sommes en tant que «temple de I’Esprit» et
«rachetés du Seigneur ».

L’intimité sexuelle ne peut donc se conce-
voir comme une activité visant simplement le
plaisir. Dans le cadre de la vie conjugale, elle
refléte et crée un partage, un entrelacement
de deux vies. Elle est tout autant pour I’autre
et pour la vie du couple que pour I’individu.
A limage du Dieu trinitaire, I’amour
cherche — jusque dans les rapports intimes —
le bien et 1’élévation de 1’autre, comme aussi
I’affermissement de la vie du couple. L’inti-
mité que la sexualité crée et a laquelle elle
contribue se voit peut-&tre le plus clairement
dans le contraire de la fidélité, lorsqu’elle est
brisée par la présence d’un tiers. L’adultere
ne représente pas seulement une intrusion sur
le plan physique, elle sape la confiance et la
transparence que l’acte physique représente.
Nulle surprise donc de voir 1’exhortation de
I’épitre aux Hébreux: « Que le mariage soit
honoré de tous, et le lit conjugal exempt de
souillure. Car Dieu jugera les débauchés et
les adulteres » (He 13.,4).

Pornographie et autres addictions

La vision biblique de la sexualité souléve la
question de la pornographie, pratique qui tend
aujourd’hui a devenir une maladie de sociéte,
y compris parmi les chrétiens. Dans la mesu-
re ou elle est par définition une pratique soli-
taire, visant un plaisir purement personnel,
elle pose probléme par rapport a ce qu’est la
sexualité telle que la Bible la définit, par
rapport aussi a ce que nous sommes en tant
qu’étres humains créés a I’image du Dieu
trinitaire.

2. Pr2,16-18; 6,30-33; 7,5-27, etc.

Jist

Kivy
-
\\ LY


Lucas COBB


Cette analyse est largement confirmée par
la science. Les neurosciences en particulier
ont fait beaucoup de progrés dans la compreé-
hension du cerveau humain depuis quelques
années. Sans entrer dans les détails, nous
pouvons dire ceci: le cerveau est formé pour
réagir aux expériences agréables (nourriture,
activités  sportives mais aussi rapports
sexuels, alcool, drogues, etc.). Celles-ci déc-
lenchent une poussée de dopamine, qu’on
surnomme «le neurotransmetteur de la ré-
compense». La dopamine crée une sensation
de plaisir et de satisfaction en lien avec
certaines activités. Elle inscrit dans le cerveau
le souvenir de ce plaisir et du moyen matériel
qui I’a provoqué. Elle pousse ainsi le cerveau
a renouveler ’expérience afin de retrouver la
sensation ressentie : un repas a 1’identique, un
deuxiéme verre de vin, le méme jeu de roles,
une autre vidéo sur internet, etc. La dopamine
est un puissant facteur pour motiver tel ou tel
comportement et en faire une habitude (les
gourous des technologies modernes de com-
munication 1’ont bien compris!).

Cependant, la pratique réguliére d’une acti-
vité liée a une forte charge de dopamine a des
conséquences preécises :

* Avec la répétition d’un acte, la production
de dopamine diminue. Il faut donc une
forme toujours plus intense de I’activité
pour éprouver le méme plaisir qu’au départ.

* Le besoin d’une activité accrue conduit a
son tour a une dépendance a la fois psycho-
logique et physique, la recherche de la sa-
tisfaction occupant de plus en plus I’atten-
tion de la personne. La recherche de la sen-
sation et la pratique qui s’y associe forgent
alors I’addiction.

Les activités addictives érodent la partie du
cerveau qu’on appelle le cortex préfrontal,
qui contrdle les émotions et pulsions. Le
cortex préfrontal permet de dominer les
réflexes et instincts spontanés, comme la
colére par exemple, mais aussi les pulsions
sexuelles. Son érosion diminue la capacité a
résister a 1’attraction du moyen de stimula-

96

tion, quand bien méme on en reconnait et

déplore les effets néfastes”.

Lorsque D’activité associée a un plaisir in-
tense devient habituelle, elle devient aussi
le moyen privilégié de production de dopa-
mine et de recherche de plaisir. Elle devient
par conséquent 1’activité sur laquelle le cer-
veau va se focaliser, a I’exclusion progres-
sive des autres activités ou responsabilités.
La pornographie est particulierement sus-
ceptible de devenir une addiction en raison
de I’intensité du plaisir sexuel.

Ce qu’on dit ici de la pornographie vaut
aussi pour les autres addictions et, en réalité,
pour toute activité qui procure un plaisir plus
ou moins intense. Les réactions chimiques et
corporelles liées a I’addiction a la pornogra-
phie, mais aussi aux jeux vidéo, aux réseaux
sociaux ou autres sont les mémes que celles
qui se produisent en lien avec 1’alcool ou la
drogue. Les effets sont également analogues:
les addictions détruisent notre autonomie et
peuvent méme détruire notre vie. Elles em-
péchent le développement de notre personne
et notre capacité d’aimer.

La encore, le texte biblique décrit bien ce
phénomeéne, en montrant que le péché, c’est-
a-dire ce qui nous conduit a vivre pour nous-
mémes et non pour Dieu, a chercher le plaisir
sans nous soucier du bien de 1’autre, fait de
nous ses esclaves (Rm 6,16). Il est impossible
de rester dans une situation de neutralité¢ a
son égard. Ou nous exergons notre domina-
tion sur lui en lui refusant [’acces a notre vie
ou, dans le cas ou nous cultiverions une atti-
tude de complaisance, il prend le dessus et
nous asservit. Dans ce domaine, la parole de
Paul est d’une grande actualité: «Je pourrais
dire: ‘Tout m’est permis’, mais je ne me

3. Cf. L. Gilkerson, Your Brain on Porn. 5 Proven
Ways Pornography Warps Your Mind and 5 Biblical
Ways to Renew It, Owosso, Covenant Eyes, p. 8: «La
région préfrontale est I'une des choses qui rendent
I’homme unique, marqué par la rationalité et une
conscience morale. C’est pourquoi il n’est pas exagéré
de dire que la consommation de pornographie porte
atteinte a notre humanité» (italiques ajoutés).

AN

\alu‘sl S;\’;V'


Lucas COBB


97 N ‘\U

laisserai pas asservir par quoi que ce soit»

(1 Co 6,12, NFC)*.

Comment faire pratiquement ?

Les addictions pervertissent presque tou-
jours quelque chose qui est bon en soi. La
constitution méme de notre psychisme et de
notre biologie font que certaines activités
sont récompensées par le plaisir. Le probléme
n’est pas dans la chose elle-méme — la nourri-
ture ou la boisson, par exemple’ — mais dans
’abus: la gloutonnerie et I’alcoolisme®.

Comment donc discipliner nos corps et nos
désirs pour recevoir ce qui est bon (Tt 1,15)
sans nous laisser dominer ou asservir? Voici
quelques éléments pratiques :

* Développer des relations avec quelqu’un du
méme sexe a qui I’on peux se confier, avec
qui on peut partager ses difficultés au
niveau de I’obéissance, et avec qui on peut
prier ouvertement sur ce sujet;

* Pratiquer la modération dans les activités
liées a des sensations fortes (jeux vidéos,
par exemple) et éviter celles qui favorisent
les addictions (par exemple, non pas I’achat
d’un vétement ou d’'un DVD, mais le
«shopping thérapeutique ») ;

* Cultiver la vigilance! Se poser réguliere-
ment la question: telle pratique, qui n’est

4. Comme les guillemets le montrent, en disant « tout
m’est permis», Paul semble reprendre un slogan des
Corinthiens qui déformait son propre enseignement.
Paul affirme ailleurs que, contrairement aux lois de
I’Ancien Testament maintenant révolues en Christ,
tous les aliments sont purs; il est donc permis de
manger de tout (Rm 14,20; 1 Tm 4,3-5; Tt 1,15). Les
Corinthiens ont voulu étendre cet enseignement au
plan moral et éthique. Tout en assumant ses paroles,
I’apotre précise: la vie chrétienne ne se définit pas en
premier lieu par ce qui est «permis» mais par ce qui
édifie. De méme, si la vie chrétienne est une vie de
liberté, celle-ci n’autorise jamais la pratique du péché,
qui asservit toujours.

5. Eccl 2,24; 3,13; 5,17; 8,15; 9,7; Mt 11,19. Les
substances psychotropes n’entrent évidemment pas
dans cette catégorie.

6. Pr21,17; 23,20-21.29-32; Lc 21,34; Rm 13,13;
Ep 5,18.

peut-étre pas mauvaise en soi, tend-elle a
devenir une obsession ou a grignoter sur ma
disponibilit¢ pour des choses plus impor-
tantes ?

k %k %k

Dans les chapitres de 1 Corinthiens ou Paul
parle de I’importance de refuser tout asservis-
sement, il souligne aussi la contrepartie posi-
tive: d’une certaine fagon, tout est permis,
soit. La vie chrétienne est une vie de liberté.
Mais tout n’édifie pas. La question a nous
poser au sujet de nos activités et de nos
priorités n’est donc pas en premier lieu «est-
ce permis ? » mais «cela vise-t-il a édifier les
autres dans la foi?». Notre vie de disciples
doit étre déterminée, avant toute autre consi-
dération, par notre amour pour Dieu «de tout
notre coeur », et par notre désir d’aider 1’autre
a grandir dans sa relation avec Dieu, dans sa
conformité a Jésus-Christ. Nous cherchons le
bien des autres, car le Christ est venu nous
chercher et nous combler de ses biens
spirituels !


Lucas COBB


,\\3'*1! ¥ sl ivy

03 UIM\ g

' »

3. Questions d’application

a) La vision biblique de la sexualité est belle et, dans le cadre du mariage, propre a élever
I’autre. Cela dit, elle est aux antipodes de la compréhension, et de la fonction, que la société
actuelle préte a la sexualité. Y a-t-il des choses dans le commentaire ci-dessus qui te choquent
ou t’interpellent particulierement ? Si oui, lesquelles ? Quelles peuvent étre les raisons
profondes de cette réaction ?

b) Y a-t-il des domaines dans ta vie qui trouvent un écho par rapport aux dangers ou
addictions relevés dans le commentaire ? Cela peut €tre la pornographie mais aussi d’autres
activités potentiellement addictives. Si oui, lesquelles ?

¢) La tentation peut étre liée a des motivations intérieures mais aussi a des circonstances

précises (moments de découragement, le fait de passer devant tel magasin, d’aller sur telle

page internet, etc.). Quels peuvent étre les éléments déclencheurs dans les activités

potentiellement addictives dans ma vie ?

* Y a-t-il une (ou des) démarche(s) que je dois entreprendre pour éviter « d’entrer en
tentation» ? Lesquelles ?



Lucas COBB


WA s g,
AW Akil '} N,I,: Sin,
‘Z;‘;m G e ‘\i\’t'

99 Jupt g

d) Y a-t-il un frére ou une sceur dans ma vie (de méme sexe que moi) a qui je peux me
confier, qui m’encourage et avec qui je prie au sujet de mes difficultés (et inversement!)?
Sinon, qui dans mon entourage pourrait étre une telle personne (pasteur, ami, etc.)? Sois
précis.



Lucas COBB


100

4. Pour passer a la pratique

La derniére fois, nous nous sommes fixé
comme but d’avoir une conversation avec
une personne sur la liste de priere, afin de
mieux comprendre ses besoins. Cette semai-
ne, prends une deuxieéme personne dans cette
liste et renouvelle 1’expérience avec elle. Ou,
si tu n’as pas pu avoir une discussion avec la
premicre personne, prends 1’occasion de le
faire dans la semaine qui vient. Rappelle-toi
que la mission chrétienne consiste a partager
de fagon intentionnelle la mission de Jésus.

Personne/groupe :

& \"‘uﬂi ML 57,

)
,‘x

o

La conversation en question pourrait étre des
plus informelles, «entre deux portes», ou au
cours d’un repas. Encore une fois, il n’est pas
nécessaire d’aborder de front des sujets
«spirituels». Le but est de mieux comprendre
comment prier plus précisément pour cette
personne (en méme temps, sens-toi libre si
I’occasion se présente de dire que tu vas prier
pour elle). Sois prét a partager cette expérien-
ce lors de la prochaine rencontre.

Résumé de la conversation :

Besoins pergus :

Comment cette conversation pourra-t-elle orienter mes prieres pour cette personne ?

i gal‘

SIY o


Lucas COBB


O \"‘uﬂi I 57

a‘ S IJ
101 (A «\a

o

Conclusion

Tout en étant glorifiée sous toutes ses formes (ou presque) par la société moderne, la
sexualité reste un sujet tabou dans beaucoup d’Eglises. Celles et ceux qui pratiquent des
activités sexuelles en dehors du mariage au sens classique peuvent étre rejetés comme
particulierement « débauchés », pris a part et montrés du doigt.

D’un c6té, comme nous I’avons vu, une sexualit¢ déréglée peut étre dévastatrice pour
I’individu. Il en est de méme des autres addictions. Les addictions contribuent a dissoudre le
tissu social, voire la société (pensons aux familles brisées par des histoires d’adultére, aux
jeunes incapables de prendre leur place dans la société en raison d’une addiction a internet ou
a la drogue, etc.). De I’autre c6té, et cela vaut particuliérement pour les questions de sexualité,
il importe de ne pas faire une distinction qualitative entre ces comportements et d’autres
péchés, moins visibles, comme 1’orgueil, la volonté d’écraser les autres dans le monde des
affaires ou de batir sa vie autour de I’argent et des possessions. Dans un cas comme dans les
autres, ce qui sépare de Dieu, ce ne sont pas les actes pécheurs d’abord mais notre condition
«en Adam» (Rm 5,12-21). Autrement dit, nous ne devenons pas pécheurs en raison de nos
actes pécheurs, nous commettons des actes pécheurs parce que — déja a la base — nous sommes
pécheurs. Notre statut en Adam nous précede et nous place, les uns et les autres, dans une
méme situation, sur un pied d’égalité, quelles que soient par ailleurs les différences entre nos
comportements respectifs. Tous, du fait de notre nature déchue, nous sommes aliénés de Dieu.
Nous avons besoin les uns et les autres de sa grace, qui est la méme pour tous.

De méme, nous qui avons découvert la grace et le pardon «en Christ», qui sommes donc
ses disciples, nous sommes appelés a cheminer vers une plus grande conformité a lui. Comme
nous I’avons déja dit, I’essentiel n’est pas d’atteindre la perfection — cela reste au-dela de
notre portée dans la vie présente (1 Jn 1,6-10) — mais d’avancer toujours vers une obéissance
plus grande. Dans la vie chrétienne, le pire ennemi n’est pas le péché, c¢’est la complaisance.

Le réformateur Jean Calvin donne un mot d’ordre qui vaut pour toute la vie chrétienne mais
la particulierement ou 1I’obéissance peut nous paraitre la plus difficile :

Il nous faut avoir devant les yeux le but a atteindre et régler nos actions en conséquence: c¢’est-a-
dire vouloir tendre vers la perfection que Dieu nous commande... Il n’est pas légitime de faire un
marché avec Dieu: recevant une partie de ce que commande sa Parole et abandonnant 1’autre partie
selon notre désir. Dieu nous recommande toujours, en premier lieu, d’€tre intégres, mot qui signifie
une vraie simplicité de cceur, ¢’est-a-dire un cceur exempt de toute tromperie, le contraire d’un coeur
double... [Mais] nous sommes pour la plupart si faibles et médiocres que nous vacillons et trébu-
chons et n’avangons guére. Il faut que chacun aille a son propre pas et refuse de ne pas poursuivre le
chemin sur lequel il a commencé a avancer. Personne n’avancera si peu, jour apres jour, qu’il ne
progresse 1égerement vers le but. [...] Ne perdons surtout pas courage, si nous n’avangons qu’un pe-

tit peu. Bien que cela ne corresponde pas a notre souhait, tout n’est cependant pas perdu, si
aujourd’hui est mieux qu’hier'.

Dans les jours qui viennent, médite et prie en t’appropriant cette priére :

1. J. Calvin, Institution de la Religion Chrétienne, 111, vi, 5, Aix-en-Provence-Charols, Kerygma-Excelsis,
2009, p. 621-622 (texte 1égérement modifié).

l\l \ “s‘-


Lucas COBB


¥

RYCLMA |

-

W s

Jist
102 KA

., , ,
«Setgneur, merct pour La vie gque tu nous accordes dans ce monde dont tu es

le créatewr. Pardonne-mol de toutes les fois o je me suis laissé aller a des
comportements et habituodes qui ne te glorifient pas et qui voudraient m’as-
servir. Pardonne-mol toutes Les fols ol je me laisse tenter par des plaisirs tm-
médiats qui exercent une attraction mais gqui me détournent de tol. Bt Pere
permets, je t'en prie, que dans Les jours et semaines qui viennent, L'ceuvre de
ton Esprit, non seulement me convaingue de ton pardon, mais me purifie
aussi, me wnettoie de ma tendance i wme laisser embobiner par des activités
addictives. Montre-mol clairement ce que je dois faire pour vivre réellement
cette Liberté — Le privilége d’étre Libre pour t'aimer et pour aimeer les autres -
que tu m'as donnée en Jésus-Christ. e te Le demande en son nom, amen.

- J

Siry

S ;\’i‘"


Lucas COBB


.\.,

103 U
Vivre en disciples de Jésus-Christ

Ch. 10: La vie de disciple et les relations au sein de I’Eglise

En bref

La vie de disciple engage notre vie de fagon personnelle mais elle ne peut étre pleinement
vécue qu’en communauté avec d’autres disciples. Quantité d’exhortations dans le Nouveau
Testament exigent un contexte communautaire pour €étre mises en pratique. La communauté
du corps du Christ, I’Eglise, est nécessaire pour notre croissance en tant que chrétiens et en
tant qu’étres humains créés en I’image du Dieu trinitaire. La vie communautaire inclut le culte
en commun mais le dépasse largement. Comme lieu premier ou nous vivons notre
engagement envers Dieu et envers les autres chrétiens, elle implique un soutien mutuel mais
aussi le support et le pardon réciproque. Le défi de la communauté est de cultiver des
relations substantielles tout en étant et en restant une communauté ouverte, tournée vers
I’extérieur, soucieuse du témoignage.

L. Lire et méditer les passages suivants

a) Rm 12,5; 1 Cor 12,12.18-27; Ep 4,25
Quelle est I’affirmation centrale reliant ces trois passages? A ton avis, que veut dire cela et
qu’est-ce que cela peut impliquer pratiquement ?

b) Rm 12,9-16; Col 3,9-17

Dans ces deux passages, certaines exhortations font référence a des attitudes ou
comportements personnels, d’autres a des comportements vis-a-vis des non-chrétiens,
d’autres encore concernant des chrétiens. Combien en trouves-tu dans chaque catégorie ?
Qu’elles peuvent étre les implications de ces proportions ?

e Lad  RTTREA

JIISE


Lucas COBB


LTS
. UI» n\,\‘.f"
104 RN

Dans ces versets, quels sont les comportements précis qui concernent les autres chrétiens (et
donc I’Eglise) ? Y a-t-il des €léments dans ces listes qui t’interpellent particulierement ? Si
oui, lesquels ? Pourquoi ?

c) Mt 18,21-34

La réponse de Jésus a Pierre et la parabole qui suit soulignent I’importance du pardon entre
chrétiens. Dans la parabole, qu’est-ce que Jésus veut faire comprendre en parlant de deux
sommes d’argent si disproportionnelles ? Qu’implique cela pratiquement ?

Le pardon reste une exigence, que ce soit vis-a-vis d’un chrétien ou d’un non-chrétien (Mt
6,12.14-15). Pourquoi est-il particulierement important a I’égard d’autres chrétiens ?



Lucas COBB


,\\3'*1! ¥ sl ivy

UIM\ '\

' »

105

d) Jn 13,14-17.34-35; 15,12

Dans quel contexte ces versets ont-ils été¢ prononcés (avant et aprés) ? Comment ce contexte
aide-t-il & comprendre ce que Jésus y dit?

Pourquoi, a ton avis, Jésus insiste-t-il sur I’amour, non pas «du prochain», comme ailleurs,
mais «les uns pour les autres» ? Y a-t-il une contradiction entre les deux ? Les deux choses
sont-elles, au contraire, synonymes ? Pourquoi ou pourquoi pas ? Qu’est-ce que cela
implique ?



Lucas COBB


106

2. Commentaire et réflexions
Une appartenance mutuelle

Tout ce que nous avons vu jusqu’ici montre
I’importance de I’engagement personnel dans
la vie de disciple. Cet engagement s’adresse a
chaque chrétien. Cependant, tout en insistant
sur cet aspect individuel, le Nouveau Testa-
ment souligne avec autant de force que la
marche du disciple se vit en communion avec
d’autres disciples. Appartenir a Jésus-Christ
implique appartenir a I’Eglise. Comme 1’écrit
Paul: « Au moyen d’un seul Esprit nous avons
tous été baptisés en un seul corps, Juifs ou
Grecs, esclaves ou hommes libres» (1 Co
12,13). Etre baptisé en Christ signifie étre
baptisé en la communauté des disciples.

L’appartenance & I’Eglise est donc indisso-
ciable de notre appartenance a Jésus-Christ.
Cela a des répercussions importantes sur le
plan pratique. Membres du Christ, nous som-
mes aussi membres les uns des autres: « Nous
qui sommes plusieurs, nous formons un seul
corps en Christ et nous sommes tous mem-
bres les uns des autres » (Rm 12,5).

De fait, bon nombre de commandements
dans le Nouveau Testament visent précisé-
ment la communauté des disciples et ne peu-
vent étre respectées que dans ce contexte. En
Rm 12,9-16, les exhortations communautai-
res représentent la majorité des comporte-
ments que Paul prescrit. Les injonctions per-
sonnelles ont bien leur place mais elles n’ont
pas le méme poids numériquement que celles
qui visent une conduite envers les autres
membres de la communauté. En comparai-
son, les exhortations visant le monde exté-
rieur sont nettement moins développées (v.
14)'. En Colossiens 3 de méme, la conduite

1. Pour étre complet, il faudrait aller au-dela de ces
quelques versets. Rm 12,17-21, ainsi qu’une partie
importante du chapitre 13 touchent plus largement au
monde extérieur (Rm 13,1-7). En méme temps, dés
13,8 la communauté chrétienne revient aux préoccupa-
tions de I’apotre. De méme, aprés une section plutdt
individuelle (13,8-14), Paul enchaine avec un chapitre
sur I’accueil mutuel dans I’Eglise (14,1-15,7). Ainsi,
bien que les passages indiqués dans la premiére partie
de ce chapitre ne disent pas tout sur la vie chrétienne,
ils en brossent bien un portrait représentatif.

,‘\-mu

s

' »

que Paul dicte pour ses lecteurs s’oriente tres
largement vers les autres membres de 1’Egli-
se. Il ne s’agit pas de conclure que le monde
extérieur pourrait étre négligé — il faudra
revenir sur ce point — mais les priorités que
Paul dessine favorisent clairement la vie
communautaire.

Support mutuel et pardon

Chaque exhortation dans ces passages
pourrait faire 1’objet d’une réflexion appro-
fondie. Deux d’entre elles méritent pourtant
qu'on s’y attarde particulierement. Les au-
teurs du Nouveau Testament savent que, tout
en ayant recu le pardon et le don de 1’Esprit
qui nous transforme en I’image du Christ, les
chrétiens restent imparfaits, marqués par le
péché. 1Ils se débattent encore avec des
défauts hérités d’un passé¢ familial difficile,
d’un parcours de vie chaotique ou, simple-
ment, les cotés plus ombrageux de leur per-
sonnalité. C’est pourquoi Paul insiste a
plusieurs reprises sur I’importance de suppor-
ter certains traits de caractere difficiles des
uns et des autres : « Supportez-vous les uns les
autres et faites-vous grdce réciproquement,
si quelgu’'un a a se plaindre d’un autre,
comme le Christ vous a fait grace, vous aussi,
faites de méme » (Col 3,13)*. Nos personnali-
tés différentes font que nous aurons inévitab-
lement des «atomes crochus» avec certains.
Avec d’autres, pourtant fréres et sceurs en
Christ, nous aurons parfois de la peine.
L’appartenance mutuelle nous oblige a agir
envers tous avec une sollicitude et une bien-
veillance réelles, y compris — et surtout —
lorsque cela nous oblige a des efforts particu-
liers.

Plus difficile encore est le pardon, sujet qui
traverse tout le Nouveau Testament’. Il est un
des aspects de la vie chrétienne qui nous
viennent le moins aisément, car qu’il nous
oblige a accepter qu’on nous ait fait du tort, a

2. Voiraussi 1 Co 13,7; Ep4,2; 1 Th 5,14.
3. Mt 5,23-24; 6,12.14; 1821; Mc 11,25; Lc 11,4;
17,3-4; 1 Co 13,7; Ep 4,32, etc.

I 457

IJ‘\I \ Q"


Lucas COBB


renoncer a rendre la pareille et a mettre cette
faute derriére nous. Le pardon, c’est passer
I’éponge sur une action qui m’a fait du mal
en estimant que la communion avec celui qui
I’a commis est plus importante que mon sen-
timent personnel d’avoir été blessé. Parce que
le pardon est réellement difficile, les difté-
rends ou disputes dans 1’Eglise conduisent
souvent a des départs ou a des animosités qui
empoisonnent et peuvent détruire la vie de la
communauté. Pourtant, a I’inverse, le pardon
révele comme rien d’autre la réalité de la foi
chrétienne, car dans I’Eglise le pardon réelle-
ment accordé découle de celui que Dieu nous
a déversé en Christ, il le rend visible et
tangible.

La parabole du serviteur ingrat en Mt
18,23-35 en fournit une illustration saisissan-
te. Comme souvent dans I’enseignement de
Jésus, les images sont volontairement exces-
sives: certes, la dette du second serviteur est
importante; cent deniers représentaient plus
de trois mois de salaire d’un ouvrier (v. 28).
Mais la dette du premier est colossale: 1’équi-
valent du budget annuel d’un département de
France! Elle est impossible a éponger. La
disparité entre les deux chiffres permet de
comprendre ce que Jésus voulait faire com-
prendre a ses disciples: la dette encourue a
cause de notre péché est incalculable. Face au
Dieu saint, notre orgueil et notre volonté de
vivre pour nous-mémes nous mettent dans
une situation a vues humaines insoluble. Ce-
pendant, sur la seule base de notre apparte-
nance au Christ et de I’ceuvre de celui-ci a la
croix, Dieu nous a pardonné. Le Roi de
I’univers (v. 23) a accepté de subir du tort et
il a réglé cette situation en transférant a son
propre Fils le prix que nous ne pouvions
payer. Or, ce pardon nous oblige a faire de
méme entre nous, NOUS qui SOMMeES « com-
pagnons de service» les uns des autres (v.
28). Quels que puissent étre les torts en
question, ils sont minuscules en comparaison
a notre dette envers le Dieu de 'univers, dette
qui a été effacée en Christ.

Aussi le pardon dans I’Eglise est-il une
conséquence obligée du pardon que nous
avons recu. C’est pourquoi I’exigence de

5

vivre la réconciliation — ¢’est-a-dire le pardon
offert et recu afin que la communion puisse
étre rétablie — est présentée ailleurs avec
autant d’insistance: « Si tu présentes ton of-
frande a [’autel, et que la tu te souviennes
que ton frere a quelque chose contre toi,
laisse la ton offrande devant [’autel, et va
d’abord te réconcilier avec ton frere» (Mt
5,23-24). Le lien entre I’initiative de Dieu et
notre action explique aussi pourquoi le refus
de pardonner s’accompagne des avertisse-
ments les plus séveres (v. 34-35). Il n’est pas
question de «perdre notre salut» mais celui
qui refuserait obstinément de pardonner aux
autres montrerait par-1a qu’il n’a pas compris
ce qu’est le pardon de Dieu. Le pardon et la
réconciliation en Christ ne peuvent nous
saisir sans déborder sur les autres. L’Eglise
est la communauté des pardonnés. Pour cette
méme raison, elle est aussi la communauté du
pardon. Communauté des réconciliés, elle est
une communauté de réconciliation.

L Eglise a I'image du Dieu d’amour

La vie de disciple est une vie de transfor-
mation en I’image de Jésus-Christ. Cette con-
formité au Christ n’est pas simplement une
obéissance a des regles précises. Elle consiste
d’abord a aimer, de plus en plus, Dieu de tout
notre coeur et notre prochain comme nous-
mémes. L’apotre Jean va plus loin en affir-
mant que, dans I’Eglise, cet amour devient un
amour les uns pour les autres. 1l s’exerce en
premier lieu entre chrétiens. Il ne remplace
pas ’amour que nous devons aux non-
chrétiens ; cependant, I’amour dont Dieu nous
a comblés en Christ implique un attachement
particulier a ceux qui sont les objets de
I’amour dont nous avons nous-mémes bénéfi-
cié.

C’est en ce sens que I’amour entre chré-
tiens se présente comme un commandement
nouveau. A la différence du double comman-
dement, I’amour au sein de I’Eglise découle
de ce fait inédit qu’est I’amour que Christ a
manifesté a la croix. Jean va jusqu’a affirmer
que I’on ne peut aimer Dieu — qu’on ne voit
pas — tout en cultivant de I’animosité envers
des fréres ou sceurs dans 1’Eglise... que I’on

Ayt kg

alu‘sl S;\’;V'

107 R


Lucas COBB


108

voit. L’amour envers ceux sur qui Dieu a
déversé sa grace implique, de notre coté, un
amour analogue.

Enfin, parce que I’amour du Dieu trinitaire
se révele dans le don que Christ a fait de lui-
méme, la communauté chrétienne permet aux
disciples de retrouver leur vocation d’image
de Dieu. Rappelons-nous, Jean peut dire
«Dieu est amour» car, dans I’éternité déja, le
Pére aimait le Fils, le Fils aimait le Pére et
ainsi de suite. Nous vivrons donc pleinement
notre réalit¢ d’images de Dieu la ou nous
nous engageons et nous donnons nous-mémes
dans un amour réciproque qui refléte I’éter-
nelle réciprocité divine.

En méme temps, ultimement, cet amour ne
vient pas de nous. L’amour divin nous intro-
duit dans un «cercle vertueux» et déborde, a
travers nous, sur les autres: «L’amour de
Dieu est répandu dans nos ceeurs par le
Saint-Esprit qui nous a été donné » (Rm 5,5).

Recevoir ou donner?

Tout cela doit déterminer notre maniére de
regarder 1’Eglise. Dans la culture consuméris-
te ou nous vivons, il est facile de réfléchir a
I’Eglise en termes de ce que nous pouvons en
retirer. Bien souvent notre choix d’Eglise se
fait en fonction de ce que telle communauté
est a méme de nous offrir. Méme si ces ques-
tions peuvent avoir une part de légitimite,
I’Ecriture met en évidence I’Eglise comme
lieu ou nous avons a nous engager et a mettre
a contribution les dons que Dieu nous confie
pour I’affermissement mutuel. Cet engage-
ment doit se comprendre de fagcon concréte et
nous invite a nous poser des questions préci-
ses:

* Comment puis-je encourager telle personne
dans I’Eglise qui passe par un moment dif-
ficile ?

* Y a-t-il des personnes au sein de la commu-
nauté qui sont dans des situations précaires
a qui je pourrais apporter de I’aide ?

* Parmi les membres agés ou malades, y en
a-t-il qui souffrent d’isolement et pourraient
étre encouragés par une visite ?

-

—

»

o,

RN

-

* Si j’ai des dons manuels (plombier, menui-
sier, par exemple), est-ce que je connais des
personnes dans 1’Eglise qui ont des besoins
dans ces domaines ?

* Comment puis-je aider d’autres personnes
dans I’Eglise a grandir dans leur vie de foi ?

* Y a-t-il des activités que je peux proposer
pour affermir 1’Eglise dans sa vie commu-
nautaire ou son témoignage vers l’exté-
rieur ?

L Eglise et le témoignage

Ces questions permettent de comprendre
que 1’engagement dans I’Eglise recouvre une
panoplie d’activités et peut prendre des
formes multiples. Elles montrent encore 1’im-
portance d’un équilibre entre vie communau-
taire en interne et ouverture vers 1’extérieur.
En raison de la spécificité de I’amour chrétien
et de la potentielle épaisseur des relations, il
est facile de s’enfermer dans une pratique qui
exclut ceux qui ne confessent pas le Christ.
Cependant, tout comme le disciple individuel,
’Eglise est invitée a replacer sa vie et ses
activités dans une perspective de témoignage.
L’Eglise se doit d’étre centrée sur Dieu et sur
sa propre édification comme peuple de Dieu.
Mais elle doit I’étre de telle sorte que des
non-chrétiens puissent constater et golter la
réalité de ses relations avec Dieu et les uns
avec les autres, la réconciliation qu’elle vit
concrétement et la communion mutuelle qui
refléte celle qu’elle a découverte avec Dieu.
Cela, elle pourra le faire lorsque des non-
chrétiens assistent au culte ou participent a
des repas d’Eglise, 4 un groupe de maison ou
encore a des activités informelles (randon-
nées, balades a vélo, grillades, etc.). De telles
activités peuvent permettre de voir I’interac-
tion entre chrétiens et de discuter avec eux au
sujet de leurs convictions.

L’évangile de Jean souligne que I’amour et
I’unité entre chrétiens donnent au monde une
image de I’amour du Christ pour son Eglise
et constituent une preuve vivante de la véraci-
t¢ de I’Evangile. Du fait que notre amour
rend visible ’amour du Christ pour nous, il

) ‘\'f.'l W s g s

alisrs

“9:‘.‘


Lucas COBB


109

est aussi un témoignage de la réalité de ce
que nous croyons.

L’Eglise est appelée a étre une communau-
té ouverte. Elle doit maintenir sa spécificité
de manifestation vivante du régne de Dieu, de
société «alternative», incarnant d’autres va-
leurs et aspirations que celles du monde au
milieu duquel elle est placée. Mais cette
manifestation ne pourra porter du fruit que
dans la mesure ou elle est visible et constitue
une invitation a la vie qu’elle a elle-méme
découverte: «Je vous donne un commande-
ment nouveau : Aimez-vous les uns les autres.
Comme je vous ai aimés, vous aussi, aimez-
vous les uns les autres. C’est a cela que tous
reconnaitront que vous étes mes disciples : si
vous avez de I’amour les uns pour les autres »

(Jn 13,34-35, Seg21).

& \"‘uﬂ.‘i ML 57,

)

,.x

o

VA
Qﬂ

W

SIY o


Lucas COBB


,\\3'*1! ¥ sl ivy

UIM\ '\

' »

110

3. Questions d’application

a) En quoi ma mentalité vis-a-vis de I’Eglise est-elle influencée par la société consumériste
ou je vis ? Comment est-ce que je peux mieux voir mon Eglise comme lieu d’engagement ?

b) Dans I’Eglise dont je fais partie actuellement, quelles sont les personnes avec qui j’ai
moins d’«atomes crochus» ou que j’ai du mal a supporter ? Enumere trois choses que tu
pourrais faire avec ou pour ces personnes qui pourraient les aider dans leur marche avec Dieu.

¢) Y a-t-il dans I’Eglise dont je fais partie des personnes a qui j’aurais besoin de pardonner ?
A qui j’aurais besoin de demander le pardon ? Sois précis! Qu’est-ce que je peux faire
concrétement pour que cela puisse se faire ?

. ccoule d’u . ur inesti u
d) Le pardon librement offert découle d’une conscience de la grandeur inestimable du pardon
que nous avons nous-mémes recu. Ecris en quelques lignes ta reconnaissance pour le pardon
que Dieu te donne en Christ et ton désir de mieux le saisir dans toute son immensité.



Lucas COBB


x\a L1 - T Hiry
A\t

= JIS,E

Zaa
111



Lucas COBB


112

4. Pour passer a la pratique

Depuis plusieurs semaines, tu pries pour les
personnes et/ou groupes qui figurent sur ta
liste de priére. Continuer a prier pour ces per-
sonnes que Dieu t’a mises a cceur.

Cette semaine, pour la partie «mise en
pratique » il s’agira de sortir de chez toi et de
faire ce qu’on appelle une «marche de
pricre». De telles marches ont déja été
pratiquées par des chrétiens comme Georges
Miiller, dont I’engagement dans une vie mis-
sionnelle a conduit a la création d’orphelinats
en Angleterre, au xix° siécle. Ces orphelinats
ont pris en charge des milliers d’enfants et
ont profondément marqué leur époque.

Une marche de pricre consiste a se rendre a
un lieu spécifique — ton quartier, ou un autre
quartier de la ville, un jardin public, une
école ou un batiment de travail — afin de prier
pour les personnes et familles que tu y
croises, ainsi que ceux qui habitent les
maisons ou travaillent dans les entreprises
devant lesquelles tu passes au cours de ta
marche. Il ne s’agit pas d’imaginer qu’une
telle démarche viserait a attirer I’attention de

& .\'

' »

Dieu sur tes priéres ou que, par tes prieres, tu
accomplirais un acte magique. Le but est
plutot d’attirer ton attention sur les besoins
autour de I’endroit ou tu vis, travailles ou pra-
tiques des activités afin de prier de manicre
plus spécifique. En marchant, il se peut que
tu voies, entendes, sentes ou touches une peti-
te partie des vies autour de toi, ce qui t’aidera
a mieux comprendre les besoins de ces per-
sonnes.

Avant de sortir, planifies le lieu et le
moment ou tu souhaites te rendre. Lorsque tu
arrives, demande a Dieu de t’ouvrir les yeux
sur les besoins des personnes présentes, de
t’aider a prier plus précisément et plus since-
rement pour leurs besoins. Tu peux apporter
quelques versets bibliques, comme ceux qui
suivent, pour t’orienter dans la priére. Tout en
marchant, veille & regarder autour de toi, a
écouter attentivement et a prier. De retour a la
maison, écris quelques phrases sur ton
expérience dans les lignes prévues a cet effet
a la page suivante. Prépare-toi a en discuter
lors de la prochaine rencontre.

On t'a fait connaitre, 6 homme, ce qui est bien; et ce que I’Eternel demande
de toi, c’est que tu pratiques le droit, que tu aimes la loyauté, et que tu
marches humblement avec ton Dieu (Mi 6,8).

A la vue des foules, il en eut compassion, car elles étaient lassées et abattues
comme des brebis qui n‘ont pas de bergers (Mt 9,36).

Ne dites-vous pas qu’il y a encore quatre mois jusqu‘a la moisson ? Eh bien! je
vous le dis, levez les yeux et regardez les champs qui sont blancs pour la

moisson (Jn 4,35).

Si un frére ou une sceur sont nus et manquent de la nourriture de chaque jour,
et que I'un d’entre vous leur dise: Allez en paix, chauffez-vous et rassasiez-
vous! sans leur donner ce qui est nécessaire au corps, a quoi cela sert-il ? (Jc

2,15-16).

o IS

W s .

- .'i.)


Lucas COBB


113

Lieu, date et heure:

Passages bibliques utilisés (et/ou qui te sont venus a 1’esprit):

Résumé/réflexions:



Lucas COBB


-

Conclusion

11 est facile, soit de considérer I’Eglise comme plus ou moins secondaire, plus ou moins
optionnelle dans notre vie de disciple, soit d’estimer qu’en raison des difficultés réelles qui
caractérisent telle Eglise locale, il est préférable de vivre notre vie chrétienne «en solo». Ces
attitudes se trouvent aujourd’hui chez de nombreux chrétiens. Cependant, si nous prenons au
sérieux I’enseignement biblique, nous devons reconnaitre qu’il est impossible de vraiment
vivre notre marche de disciples autrement qu’en étant entourés d’autres disciples. Le Nouveau
Testament met en évidence certaines caractéristiques de cette vie d’Eglise :

* I’enseignement fondé sur la prédication des apotres';

* des rappels tangibles et réguliers de la grace divine qui nous est donnée en Christ (baptéme
et sainte céne)’;

* une redevabilité¢ les uns envers les autres et auprés de ceux que Dieu suscite pour la
direction de son Eglise’;

* I’exhortation et I’encouragement mutuels®;

« la priére les uns pour les autres et les uns avec les autres’.

Toute personne qui se soustrairait volontairement a une telle vie communautaire risquerait
fort de voir a terme sa foi, sa vitalité spirituelle, son témoignage s’affaiblir et s’atrophier. A
I’inverse, avancer avec d’autres pelerins, bien que ce soit parfois difficile et méme
douloureux, nous aide a nous garder les uns et les autres sur le chemin. Nous ne sommes ce
que nous sommes, c’est-a-dire disciples de Jésus, qu’en étant les uns avec les autres. Les trois
prochains chapitres aideront a voir en quoi cela peut consister plus concretement.

Dans les jours qui viennent, médite et prie en t’appropriant cette priere :

f«seigweur, merch parce gu’en me prenant i tol et en me mettant a La cuite
de Jésus, tu me places également dans un corps avee d'autres personnes gqui
apprennent i te connaltre et a te servir. Accorde-mol de grandir dans mon
amour pour tol & travers un amour réel, concret, pratique pour ces fréves et
sceurs que tu places a mes cotés. Permets-mol e m’ouvrir i Leurs encourage-
ments, a leurs remargues parfols difficiles mais constructives. Merci de me
rappeler qu’eux ausst sont en chemin et quils ont besoin de mol comme j'ai
besoin d’ewx. Pére, Le prix de tow pardon a été Lmmense, puisqu'il est passé
par La wmort de tow propre Fils et L'enfer qu'il a enduré a la croix. Donne-mot
de vivre dans La reconnaissance vis-a-vis de cette grice et de cet amour bm-
mense, d'en Etre un canal pour qu'ils puissent déborder sur celles et ceux
que je cotoie dans ta famille. Bt permets gue cet amour qui se manifeste en-
tre nous soit, pour le monde, un témoignage vivant de L'Evangile de Jésus-
Christ. Amen».

- J

Ac 2,42.46; Ep 2,20.

Rm 6,3-5; 1 Co 11,23-29; Ac 2,42.
Ac11,23;14,22;1Th5,12-13; He 13,7.17; 1 P 5,5.
1 Th5,11; Col 3,16; He 12,12-15.

Ac1,14;242

M.

ALl - I

= J
114 /A a\a .

Siry

S ;\‘f"


Lucas COBB


,‘3'*1! L RIS ivy

UIM\ g

' »

115
Vivre en disciples de Jésus-Christ

Ch. 11: Générosité et service

En bref

La Bible appelle les croyants a la générosité. Celle-ci trouve sa motivation principale dans la
générosité¢ de Dieu qui, méme apres ’entrée du péché dans le monde, a continué a déverser
ses bienfaits sur ceux qui étaient pourtant devenus ses ennemis. Comme comble de la
générosite, il a envoyé son propre Fils afin que nous, qui étions aliénés de lui, soyons rétablis
comme ses filles et fils. La générosité — le don de nos ressources — implique plus
généralement le don de nous-mémes pour que les autres puissent progresser vers ou dans la
conformité au Christ. Nos vies sont appelées a €tre au service des autres puisque Jésus lui-
méme est venu, non pour &tre servi mais pour servir et donner sa vie pour nous.

L. Lire et méditer les passages suivants

a) Ps 145,9-10.14-18 ; Mt 5,45

Ces versets évoquent la générosité de Dieu envers sa création. Qui, d’aprés ces passages,
bénéficie de cette générosité ? Qu’elles en sont les implications pour notre comportement ?

b) L¢ 12,32-34

Jésus appelle ses disciples a la générosité sur le plan matériel. Que précise-t-il au sujet de
ceux qui peuvent en étre les bénéficiaires ? Sont-ils croyants ou non-croyants ? Quelles en
sont les implications ?

Le v. 33 met en avant un contraste implicite entre le « trésor dans les cieux » et les potentiels
«trésors sur la terre». Quelles sont les caractéristiques de I’un et de ’autre ? Qu’est-ce que
cela implique pour nos priorités en ce qui concerne les biens matériels ?


Lucas COBB


\a Lil - RUTE Ty
A Ll X Y'I'i o
‘Z;‘;m G L ‘\i\’t'

116 dapt o

Quel est le point commun entre ces deux «trésors» et que veut dire cela?

d) Ac 2,42-45; 4,32-35

Quels sont les traits caractéristiques de la premiére Eglise d’aprés ces versets ? Ce passage ne
parle pas d’une mise en commun forcée des possessions mais d’un élan spontané. A ton avis,
qu’est-ce qui a pu motiver une telle générosité ?

D’apres ces versets, penses-tu qu’il serait normal que 1’Eglise se caractérise par un certain
¢galitarisme sur le plan matériel comme on voit ici ? Pourquoi ou pourquoi pas ?

Peut-on parler d’une priorité envers les chrétiens dans cette description de la générosité de
I’Eglise primitive ? Si oui, doit-elle étre exclusive ? Sinon, pourquoi pas ?



Lucas COBB


,\\3'*1! ¥ sl ivy

117 UIM\ 4

' »

¢) 2 Cor 8,1-5.9

Dans ce passage, Paul parle des Eglises de la Macédoine et, plus précisément, de leur désir de
venir en aide aux chrétiens de la Judée qui vivaient dans des circonstances éprouvantes sur le
plan matériel (entre autres a cause de leur foi). Cette générosité a-t-elle ét¢ possible grace a la
situation financiere favorable des chrétiens macédoniens ? Que nous en dit le texte ?

Quelle motivation, d’apreés Paul, a conduit ces chrétiens de Macédoine a participer au soutien
des chrétiens de Jérusalem ? Comment cela peut-il changer notre fagon de regarder la
générosité ?

e) Mc 10,42-45; Ph 2,1-11

Ces deux passages parlent d’un esprit de service réciproque entre chrétiens. Y a-t-il un lien
entre cet esprit de service et la générosité a laquelle nous sommes appelés en tant que
disciples ? Si oui, lequel ?



Lucas COBB


118

2. Commentaire et réflexions

Le point de départ, la générosité de Dieu

La Bible souligne a de nombreuses reprises
la générosité de Dieu envers sa création.
Aprées avoir créé 'univers, Dieu ne s’est pas
désintéressé de son ceuvre; il continue a en
prendre soin activement, au point que les
auteurs de 1’Ancien Testament affirme que —
par la sollicitude et la bonté que représente sa
Providence — il donne lui-méme a manger
aux animaux comme aux humains. Le monde
animal, nous dit la Bible, attend que Dieu lui
donne chaque jour sa nourriture (Ps
145,15-16)'! Ce soin paternel va jusqu’a
maintenir 1’univers en existence. Celui-ci est,
bien sir, régi par les «lois naturelles» mais,
comme dans la vie humaine, une loi n’a pas
de validité en dehors de celui qui la fait res-
pecter. Par le biais de ces lois inertes, Dieu
soutient et renouvelle 1’existence de toutes
choses. Le livre de Job le précise bien: « S’il
ne pensait qu’a lui-méme, s’il ramenait a lui
son Esprit et son souffle, toute chair périrait
en méme temps, et [’homme retournerait dans
la poussiere» (Jb 34,14-15). D’une certaine
facon, cette bonté est inconditionnelle: Dieu
I’exerce en raison de sa fidélit¢ et de son
engagement sans faille envers «1’ceuvre de
ses mains». Il en va de méme de sa générosi-
té a I’égard des humains, malgré la révolte et
I’indifférence que ces derniers peuvent lui
opposer. Comme le dit Jésus, Dieu fait briller
le soleil et il envoie la pluie, non seulement
sur ceux qui cherchent a vivre pour lui mais
sur les ingrats et les méchants.

Si cette générosité n’est pas conditionnée a
une fidélit¢ préalable des hommes envers
Dieu, elle n’est pourtant pas sans finalité.
Dieu ne maintient pas sa Providence simple-
ment pour que le monde puisse continuer a
exister. Il le fait afin de donner du temps a la
repentance et pour conduire 1’histoire et la
création elle-méme a leur finalité ultime, a
savoir la rédemption: la transformation et la
glorification de toutes choses’.

1. Ps 104,20-23.27-30.
2. Voir Rm 2,3-6 et 8,18-23.

,\\"‘“H T

La vie de disciple et les possessions

La générosité divine a des implications évi-
dentes pour nos vies puisque, comme nous
I’avons vu, nous avons ¢€té créés a I’image de
Dieu afin de refléter le caractére de notre
créateur: sa bonté, son amour et, tout autant,
sa générosité. Les Evangiles parlent de 1’im-
portance de venir en aide a ceux qui se trou-
vent dans le dénuement sur le plan matériel,
tout autant que sur le plan spirituel’.

L’appel a la générosité va de pair avec un
avertissement correspondant, notamment au
sujet de I’argent. Jésus met ses disciples en
garde contre la tentation de faire du «mam-
mony» — c’est-a-dire ’argent et les posses-
sions matérielles — leur «maitre», celui au-
tour duquel ils organisent leur vie: s’y at-
tacher impliquerait nécessairement mépriser
Dieu (Mt 6,24). Cette mise en garde s’accom-
pagne méme d’une injonction aux apparences
radicales: « Ne vous amassez pas de trésors
sur la terre, ou les vers et la rouille détruisent
et ou les voleurs percent et dérobenty (Mt
6,19). Au jeune homme riche qui «avait de
grands biens» (Mt 19,21), Jésus dit cette pa-
role surprenante: « Si tu veux étre parfait va,
vends ce que tu posséedes, donne-le aux pauv-
res, et tu auras un trésor dans les cieux. Puis
viens, et suis-moi» (Mt 19,21)*. Jésus ne
donne pas la un ordre qui s’appliquerait tel
quel a tous ceux qui voudraient le suivre; le
probléme de cet homme, malgré sa quéte
apparemment trés « spirituelle», était de faire
de ’argent son «dieu», ce dont il ne pouvait
se séparer.

En méme temps, I’exhortation que Jésus
adresse a cet homme met en évidence une
tentation qui guette souvent les chrétiens, tout
comme la plupart de nos contemporains : voir
dans ’argent le seul moyen vraiment fiable
d’assurer notre vie, notre confort et notre

3. Mt5,42;6,2-4;1c3,11;6,30; 11,41.

4. La version de Luc précise davantage I’étendue de
ce que Jésus demande: «Jésus aprés 1’avoir entendu,
lui dit: Il te manque encore une chose: Vends fout ce
que tu as, distribue-le aux pauvres, et tu auras un tré-
sor dans les cieux. Puis viens et suis-moi» (Lc 18,22).

C_l

- .'i.)

IJ‘\I \ Q"


Lucas COBB


bonheur. Face a cette tentation, Jésus dit a
tous ses disciples: « Vendez ce que vous pos-
sédez, et donnez-le en aumone» (Lc 12,33).
En nous dessaisissant ainsi de nos posses-
sions et en les utilisant pour les besoins des
autres, nous employons ce que Dieu nous a
confié en vue de manifester et faire rayonner
son regne dans le monde.

L’enseignement de Jésus insiste beaucoup
sur le rapport que les disciples doivent avoir
avec les biens matériels. Cela étant dit, nous
pouvons 1’étendre a tout ce que nous avons
recu de Dieu: notre argent mais aussi notre
temps, nos connaissances, nos dons, nos ca-
pacités, nos talents. A bien y réfléchir, nous
ne sommes pas tant des propriétaires de biens
qui nous appartiendraient en propre, encoura-
gés tout de méme a en «donner» une part a
Dieu ou & I’Eglise, que des gestionnaires de
ce que Dieu nous confie. Comme le rappelle
la parabole des talents, nous aurons a rendre
compte de la facon dont nous aurons fait
fructifier les «talents» que nous avons regus
du maitre et qui restent sa possession (Mt
25,14-30). Pierre dit sensiblement la méme
chose lorsqu’il écrit: « Comme de bons inten-
dants des diverses grdces de Dieu, mettez
chacun au service des autres le don que vous
avez recu » (1 P 4,10, Seg21).

Cela veut-il dire que nous ne devons rien
dépenser, en argent, en temps ou en énergie,
pour nous-mémes, pour notre plaisir ou pour
des loisirs? La Bible n’épouse pas une telle
perspective. Nous avons le droit de nous
réjouir et de jouir des bonnes choses que le
Seigneur met a notre disposition. Dieu nous a
dotés de la capacité de prendre plaisir a sa
création et ce plaisir fait partie intégrante de
notre humanité. La joie que nous éprouvons
face a la musique, a la nourriture, au sport, a
I’amiti¢é ou autres vient de Dieu et nous
distingue des autres créatures. En parlant des
personnes aisées dans I’Eglise, Paul rappelle
a Timothée que Dieu « nous donne tout avec
abondance, pour que nous en jouissions»
(1 Tm 6,17). Toutefois, il y a une mesure a
respecter. L’apdtre précise que ces mémes
riches ne doivent pas « mettre leur espérance
dans des richesses incertaines » mais en Dieu

5

et «qu’ils fassent le bien [...], qu’ils aient de
la liberalité, de la génerosité, et qu’ils s’ a-
massent ainsi un beau et solide trésor pour
[’avenir, afin de saisir la vraie vie» (1 Tm
6,18-19).

En Lc 12,33, Jésus parle d’un «trésor dans
le ciel ». Que veut-il dire par 1a? La référence
n’est pas a une récompense matérielle; ce
trésor, c’est la vie sans fin dans le royaume
(v. 32), la communion ininterrompue avec
Dieu, cette communion qui est elle-méme la
vie éternelle (Jn 17,3). C’est connaitre Dieu
comme il nous connait (1 Co 13,12). A la dif-
férence de tout ce qui reléve de la vie
présente, qui se détériore et disparait, ce
«trésor»-la, et lui seul, a une valeur perma-
nente. Cela doit nous libérer de I’emprise que
I’argent et les possessions, matérielles ou
autres, exercent si facilement sur nous et nous
encourager a mettre ces biens au service de
ce qui seul va durer. L’analogie de la nourri-
ture peut étre utile: rien ne sert de garder
précieusement un aliment qui, faute d’avoir
été consumé, sera bon pour la poubelle au
bout de quelques jours. La seule chose sensée
est de faire ce pour quoi nous 1’avons acheté:
nourrir notre corps. De la méme maniere, les
richesses que Dieu nous confie ne sont pas la
pour étre thésaurisées mais pour que nous les
mettions au service de I’Evangile et des
besoins que nous constatons autour de nous.

De fait, entre les richesses matérielles et ce
trésor qu’est la vie éternelle, le point
commun, nous dit Jésus — le seul, en réalité —
est que, dans les deux cas, «la ou est votre
trésor, la aussi sera votre coeur » (Lc 12,34).
Ce qui est notre «trésor» devient notre Dieu !

La générosité dans 1'Eglise et au-dehors

Dans tous ces versets, I’Ecriture ne donne
pas de précision sur les bénéficiaires de notre
générosité. Celle-ci est appelée a refléter celle
de Dieu. Elle ne doit pas se limiter aux per-
sonnes que nous estimons «dignes» de la re-
cevoir mais s’exercer en fonction, simple-
ment, des besoins.

En méme temps, la Bible laisse entendre

une certaine distinction «quantitative». Les
premiers chapitres des Actes montrent une

Ayt kg

alu‘sl S;\’;V'

119 R


Lucas COBB


générosité, surprenante dans son ampleur,
entre chrétiens au temps de 1’Eglise primitive.
Sans oublier ceux qui ne faisaient pas partie
de I’Eglise, les disciples prenaient soin les
uns des autres comme feraient les membres
d’une méme famille. Cette priorité revient
ailleurs dans le Nouveau Testament, notam-
ment chez Paul qui donne ce conseil a ses
lecteurs: « Pratiquons le bien envers tous, et
surtout envers les freres en la foi» (Ga 6,10).
L’¢lan de générosité que nous voyons dans
I’Eglise primitive vient certainement d’une
prise de conscience de cette réalité inouie qui
a fait irruption dans notre monde dans la
résurrection de Jésus, comme aussi du don de
I’Esprit qui crée une nouvelle forme de vie
communautaire. La générosité que nous y
voyons n’a pas ¢t¢ imposée d’en-haut par les
dirigeants de I’Eglise et elle ne doit pas 1’étre
davantage aujourd’hui’. Elle découle d’une
logique d’appartenance des chrétiens les uns
aux autres. Plus encore, elle résulte d’une
conscience de la générosité que Dieu nous a
manifestée, non seulement en nous créant et
en nous maintenant en vie, mais en nous
donnant la vie nouvelle par la mort et la
résurrection de son Fils: « Car vous connais-
sez la grdce de notre Seigneur Jésus-Christ
qui pour vous s’est fait pauvre de riche qu’il
était, afin que par sa pauvreté vous soyez
enrichis!» (2 Co 8,9).

Au service les uns des autres

La générosité est une forme spécifique de
I’esprit de service que nous sommes appelés a
cultiver dans I’Eglise. En Gal 5,13, Paul dit a
ses lecteurs: « Par amour, soyez serviteurs les

5. En revanche, elle peut étre encouragée au nom
d’une certaine «régle d’égalité», comme le montre
2 Co 8,13-15, ou Paul exhorte les chrétiens de
Corinthe a participer a une collecte en faveur des
chrétiens de la Judée, éprouvées par des circonstances
difficiles: «Il s’agit, non de vous exposer a la détresse
pour le soulagement des autres, mais de suivre une
régle d’égalité: dans la circonstance présente, votre
abondance pourvoira a leur indigence, afin que leur
abondance pourvoie pareillement a votre indigence ; de
la sorte il y aura égalité, selon qu’il est écrit: Celui qui
avait beaucoup n’avait rien de trop, et celui qui avait
peu ne manquait de rien ».

5

uns des autres ». Ce service peut se concevoir
de diverses mani¢res. Comme nous l’avons
vu au chapitre précédent, cela peut consister a
aider ponctuellement quelqu’un au sein de la
communauté sur le plan pratique ou, par le
biais du ministére diaconal de ’Eglise locale,
a apporter une aide financiére, matérielle ou
alimentaire a des membres vivant dans la
précarité. Ce service peut encore prendre la
forme d’un accompagnement personnel plus
ou moins a long terme. Toutefois, il faut
préciser: servir 1’autre n’a pas simplement
pour but d’apporter un soulagement tempo-
raire sur le plan matériel ou psychologique.
Notre désir doit aussi €tre d’aider 1’autre a
progresser dans sa conformité au Christ. Plus
généralement, nous mettre au service les uns
des autres, c’est faire ce qui est en notre
pouvoir pour que le corps du Christ reste en
bonne santé et grandisse, non seulement sur
le plan numérique mais dans 1’amour mutuel,
ce qui va de pair avec la «stature adulte» de
I’Eglise (Ep 4,13-16).

Force est de reconnaitre que cette attitude
de générosité et de service va a 1’encontre de
notre société actuelle ou tout, ou presque, se
congoit comme un «droit personnel» dont on
ne doit pas étre privé. On y est surtout
encouragé a vivre pour soi, a s’épanouir et a
se réaliser soi-méme. D’une certaine facon, il
n’y a la rien de nouveau. Dans les Evangiles,
Jésus décrit son €époque en faisant remarquer
que «les grands de ce monde» se faisaient
passer pour des bienfaiteurs au service de la
population, tout en «abusant de leur pou-
voir» et en agissant pour leur propre bien.
Jésus ne donne pas 1’idée que, sur ce plan, les
disciples vont changer la société mais il sou-
lignent que la communauté chrétienne doit
montrer une autre fagon de vivre, fondée sur
d’autres valeurs: « I/ n’en est pas de méme
parmi vous. Mais quiconque veut étre grand
parmi vous, sera votre serviteur, et quicon-
que veut étre le premier parmi vous, sera
l’esclave de tous» (Mc 10,43-44). 1l aurait
¢été possible de dire qu’une société ou chacun
vit pour soi court a sa propre dissolution,
puisque l1a ou I’on ne se soucie pas de I’autre
le tissu social est nécessairement déchiré et
perd sa cohésion. Significativement, Jésus ne

Ayt kg

alu‘sl S;\’;V'

120 R


Lucas COBB


121

donne pas une telle motivation utilitaire. Il va
plus loin, fondant 1’action de la communauté
des disciples sur le don que lui-méme fait de
sa propre vie en faveur des autres: « Car le
Fils de I’homme est venu, non pour étre servi,
mais pour servir et donner sa vie en rangon
pour beaucoup » (v. 45).

Dans une situation ou la notion de sacrifice
sans motif d’intérét personnel, devient
incompréhensible, il est nécessaire que celles
et ceux qui se nomment disciples de Jésus
s’imprégnent d’une telle motivation. Les
forces qui s’¢lévent contre I’esprit de service
s’insinuent insidieusement dans nos réflexes
et notre comportement. Or, il ne s’agit pas
tant de simplement se rappeler notre devoir
de service mais de nous enraciner, constam-
ment, dans la grace du Christ, de celui qui,
tout en jouissant de ses droits de Fils, a voulu
renoncer a prérogatives et a sa splendeur
divine pour devenir serviteur des humains,
afin de les élever — par ses propres souffran-
ces — au statut de fils et de filles en lui!

& \"‘uﬂi ML 57,

)

,‘x

o

VA
Qﬂ )

J

SIY o


Lucas COBB


,‘3'*1! Ik W7

[ f]
Uml S
122 RN

' »

3. Questions d’application

a) Face a ce que Jésus dit sur la générosité, sur une échelle de 1 a 10, ou mettrais-tu le curseur
par rapport a ta propre générosité?

- par rapport a I’argent :

- par rapport aux possessions :

- par rapport a ton temps:

- par rapport a I’investissement de ta personne dans les relations:

Que peux-tu faire concrétement pour faire monter le curseur vers un 10 ?

b) Dans quelle mesure ces phrases te caractérisent-elles ?

+ Je n’aime pas partager ce que j’ai en dehors de mes connaissances proches (amis, membres
de la famille), parce que j’ai peur que les gens cherchent a en profiter:

* Cela ne me dérange pas de donner de I’argent ou des choses matérielles mais j’ai du mal a
étre généreux avec mon temps ou a donner de fagon vraiment « gratuite », sans faire
comprendre a 1’autre ce que je fais pour lui (ou pour elle):

+ Je veux bien donner un peu pour aider les autres, a condition que je ne le ressente pas au
niveau de mon confort personnel (financier ou autre):

¢) Quelles sont les choses (craintes, indifférence, etc.) qui t’empéchent d’étre plus généreux
que tu ne I’es actuellement? A quoi cela peut-il étre 1i¢ (éducation familiale, expérience de
manque, etc.)?



Lucas COBB


alil - I
ol

\ -
p 'I«\I P

A ) ‘/

123 AT\ S

Que faudrait-il, concrétement, pour dépasser de tels blocages par rapport a cette liberté dans
le don?

d) Quels sont les besoins dans mon Eglise ot je pourrais avoir davantage un esprit et une

pratique de service, soit vis-a-vis du bon fonctionnement de 1’Eglise, soit a I’égard de

personnes précises ?

* Efforce-toi d’aller plus loin que la réflexion du chapitre 10 sur le don de soi dans le cadre de
la communauté.



Lucas COBB


,\\-mu

-

' »

124

4. Pour passer a la pratique

Jusqu’ici, nous avons vu différents aspects d’un style de vie « missionnel». Un tel style de
vie implique étre témoin de I’Evangile de Jésus-Christ et en parler, 1a ou le Seigneur ouvre les
portes. Comme Pierre le dit dans sa premiére épitre :

« Tenez-vous toujours préts a vous défendre face a tous ceux qui vous
demandent de rendre compte de I'espérance qui est en vous» (1 P 3,15).

Une manicre de rendre compte de notre espérance est en partageant comment nous sommes
venus a connaitre Dieu et a placer notre foi, notre confiance et notre allégeance en Jésus-
Christ. Comment faire cela? Bien siir, nous choisissons nos mots en fonction des personnes
avec qui nous discutons, ainsi qu’en rapport avec des événements ou expériences qui nous ont
marqués dans le chemin qui nous a conduits au Christ. Cela dit, il peut étre utile de réfléchir a
une certaine « trame narrative », une sorte de squelette ou résumé qui fixe les grandes lignes
de notre témoignage. Il ne s’agit pas de créer un récit romancé qui irait au-dela de ce que nous
avons vraiment vécu mais de dire succinctement, d’aprés ce que nous avons constaté dans
notre propre vie, comment Dieu nous a conduits a lui et les changements que cela a produits.
Drailleurs, en prenant le temps d’y réfléchir et en mettant en mot les grandes lignes du
cheminement qui a conduit a la conversion et jusqu’a présent, il est fort possible que tu en
ressortes encouragé en percevant plus clairement ce que Dieu a fait dans ta vie!

Essaie donc cette semaine d’effectuer cet exercice, en procédant par les étapes suivantes :

1. REFLECHIR ET NOTER TES PENSEES EN VRAC a la page suivante pour mettre tes
idées au propre. Tu peux mettre des mots, des phrases ou méme des dessins. L’essentiel
est de clarifier dans ton esprit ton cheminement de foi et ce que signifie pour toi le fait de
connaitre Dieu. Ne te préoccupe pas pour l’instant d’organiser tes pensées; essaie
simplement de les coucher sur papier. Sers-toi de pages supplémentaires si nécessaire.

2. REDIGER ET ECRIRE ton témoignage sur les pages ci-aprés prévues a cet effet. Sois
succinct! Concentre-toi sur des points précis de fagcon a pouvoir raconter courtement ton
histoire. En réduisant les éléments a quelques lignes ou quelques phrases précises, il sera
facile de développer cela en donnant plus de détails au cours d’une conversation. Exerce-
toi a raconter ton histoire de maniére naturelle afin qu’elle n’ait pas des allures d’une
présentation formelle.

3. PARTAGER TON TEMOIGNAGE AVEC LE GROUPE pour recevoir des commentaires
et conseils qui t’aideront a raconter ton histoire plus efficacement.

I 457

IJ‘\I \ Q"


Lucas COBB


\\\1“1“ W 3 45,

?l UIM S

125

1. REFLECHIR ET NOTER TES PENSEES

QUELQUES QUESTIONS POUR AMORCER LA REFLEXION: Comment ma vie a-t-elle
changé depuis que je vis en suivant Jésus? Ou sont les domaines ou j’ai vu Dieu a ’ceuvre
dans ma vie? Comment le fait d’étre chrétien répond-il & mes interrogations au sujet de
I’existence ? Qu’est-ce qui me marque le plus dans ma relation avec Dieu? Qu’est-ce que je

cherchais avant de connaitre le Christ?

Sers-toi de I’espace en-dessous si un dessin peut t’aider a clarifier tes idées:


Lucas COBB


,\3'*1! WA g5,

UIJ‘“\ g

' »

126

Quelques Conseils

Essaie d’organiser ton témoignage autour du schéma suivant pour qu’il soit facile a suivre. Tu
peux modifier le plan si tu souhaites mettre I’accent sur un point particulier ou en ajouter
d’autres.

1. Ma vie avant de connaitre le Christ
2. Comment je suis venu au Seigneur
3. Depuis que je suis chrétien

* Rédige ton témoignage en t’exprimant le plus naturellement possible. Il ne s’agit pas de
présenter un rapport ni de faire une prédication.

* Si tu cites la Bible, n’utilise qu’un ou deux versets qui se rapportent au point central de ton
récit et qui n’ont pas besoin d’explication pour étre compris. Il peut méme étre préférable de
paraphraser le (ou les) verset(s) en utilisant des expressions courantes plutdt que d’en faire
une citation formelle.

* Evite le patois de Canaan (par exemple sauvé, perdu, né de nouveau, converti, etc.)! De
telles expressions sont incompréhensibles a ceux qui ne les connaissent pas et elles ne
communiquent pas forcément ce que tu veux vraiment dire.

* Il est possible que des personnes que tu rencontres disent qu’elles croient a I’existence de
Dieu. Il est donc important de parler de la confiance en Christ ou du fait de le suivre, plutot
que d’une simple croyance.

* Insiste sur les raisons pour lesquelles tu as cette conviction que le Christ est réellement
présent et pertinent pour ta vie.

* Evite de parler de maniere péjorative d’une Eglise, d’un milieu ou d’un groupe chrétiens.
* Evite de donner I’impression que la vie chrétienne se déroulerait sans difficulté.

* Entraine-toi a raconter ton histoire a haute voix. Si tu n’arrives pas a le dire succinctement
de fagon naturelle, essaie de I’écourter davantage.

* Pose-toi la question de savoir si ton témoignage peut toucher quelqu’un personnellement, de
sorte qu’il puisse s’identifier a ton histoire.


Lucas COBB


;\1\\1*‘ i A0 Wiy
2 PSS

127 AR

2. Réfléchir et noter: une premiere ébauche

Ma vie avant de connaitre le Christ:

Comment je suis venu au Seigneur :

Depuis que je suis chrétien:



Lucas COBB


;\1\\1*‘ i A0 Wiy
2 PSS

128 AR

3. Rédiger et écrire: version définitive

Ma vie avant de connaitre le Christ:

Comment je suis venu au Seigneur :

Depuis que je suis chrétien:



Lucas COBB


SN

Conclusion

En nous plagant devant les exigences de Jésus, nous nous rendons facilement compte de nos
insuffisances en matiére d’obéissance, comme aussi — Si nous sommes normaux! — de
certaines zones d’ombres. Nos difficultés aux uns et aux autres ne sont pas forcément les
meémes. Telle personne luttera avec certaines exhortations plus que d’autres, telle autre n’y
éprouvera pas de difficulté particuliere mais constatera des résistances en lien avec d’autres
domaines. Au-dela de ces différences, qui peuvent étre liées a notre situation familiale, a notre
parcours individuel et a notre personnalité propre, nous ressentons tous des difficultés dans
notre cheminement de disciples.

C’est pourquoi il est essentiel de garder en mémoire ce que nous avons vu au ch. 3 de cette
formation, a savoir que notre valeur, notre justice et I’amour dont Dieu nous comble ne sont
pas conditionnés a ce que nous avons fait, soit en bien, soit en mal, mais a celui auquel nous
appartenons par la foi et qui nous représente devant le Pere. Celui-ci nous aime a travers
I’amour qu’il a pour Christ & qui nous appartenons! Cela ne doit pas étre un prétexte pour
minimiser I’importance de notre obéissance («je suis sauvé de toute fagon»). En effet, notre
salut n’est rien d’autre que la conformité au Christ, ainsi que notre amour pour Dieu et notre
prochain. Renoncer a cet objectif-1a, sous prétexte d’étre couverts par la grace, nous placerait
en dehors de ce qu’est le salut lui-méme! Cela étant dit, dans des moments de découragement
face a nos difficultés d’avancer, ou encore lorsque nous avons ’impression d’étre au point
mort dans notre marche de disciple, le rappel que nous sommes justes en Christ, que c’est lui-
méme qui est «notre sagesse, notre justification, notre sanctification et notre rédemption»
(1 Co 1,30), et donc que nous sommes unis a celui qui est notre salut, est un puissant levier
pour continuer sur le chemin dans les traces de Jésus.

Il en est de méme de I’Esprit qui, en tant qu’Esprit du Christ et Esprit du Fils, prend ce qui
appartient au Christ et nous le donne. Il reproduit dans nos vies la justice, ’amour et
I’intégrité qui sont en Christ. Que cela puisse nous aider a avancer dans ces domaines parfois
difficiles de la générosité, du service et du témoignage !

Dans les jours qui viennent, médite et prie en t’appropriant cette priére :

/«seigweur,\je confesse qu.eJ'e suis loin d'tre aussi généreux que ce que tu.\
wm appelles a étre. Je confesse aussi que je ne me laisse pas assez émerveiller
par ton Lmmense bonté envers nous dans ta création et en Jésus-Christ. Per-
mets que ta générosité incomparable m’entraine i donner de mon temps et
de mes blens matériels et pour ceux qui sont dans le besoin et pour L'exten-
ston de ton régne dans ce monde. Donne-mol un esprit de service afin que je
cherche Le bien des autres avant Lle mien, comme ton Fils a cherché notre bien
et notre salut aw prix de sa vie. Pére, nos vies ont un sens parce gue tu nous
as réconciliés avec tol et rétabli cette communion avee tol pour Lagquelle tu
nous as créés. Accorde-mol d’y rendre témoignage, autant par mes actes cue
par mes paroles et permets gue, par mon témolgnage et ma Vvie, queje Veux o
tow service, d'autres autour de mol puissent découvrir ta grice et town salut.
AMen ».

- J

ALl - I

= )
129 K/ a\a .

Siry

S ;\‘f"


Lucas COBB


Ay Wi i gy 2

T al;l\l\ ‘Q‘;'
130 LN

Vivre en disciples de Jésus-Christ

4%

Ch. 12: Les dons de I’Esprit et le fruit de ’Esprit

En bref

Les dons de I’Esprit, aussi variés soient-ils, sont accordés par Dieu, non pour 1’édification
personnelle mais pour 1’affermissement de I’Eglise et la préparation de celle-ci au témoigna-
ge. Ils peuvent s’ajouter aux qualités naturelles de la personne ou étre des capacités déja
présentes de fagon naturelle mais que ’Esprit réoriente et emploie pour le bien de I’Eglise.
Dans tous les cas il s’agit de les développer en vue de 1’édification du corps. Le fruit de
I’Esprit, lui, a trait a la transformation du disciple en I’image du Christ. Il est donc synonyme
de la conformité au Christ. Les dons de I’Esprit sont des moyens, le fruit une finalité.

L. Lire et méditer les passages suivants

a) Rm 12,3-8
Le v. 4 commence par «en effet» (Col.), ce qui relie ce verset avec celui qui précede. De
quelle fagon le v. 3 prépare-t-il donc le v. 4 ? Quel est le lien entre les deux versets ?

Quel est le lien entre les « fonctions» que Paul mentionne au v. 4 et les «dons» au v. 6?
Qu’est-ce que cela implique au sujet de 1’utilisation des dons dans I’Eglise ?

Aux v. 6-8, la liste — représentative et non exhaustive — des dons est mise en rapport avec la
facon de pratiquer ces dons. Quels sont, d’aprés toi, les « critéres » que Paul attache ici a la
pratique des différents dons ?


Lucas COBB


W e g P

E T

131

b) 1 Co 12,4-26
D’aprés le v. 7, dans quel but Dieu confie-t-il ses dons aux uns et aux autres ? Qu’est-ce que

cela veut dire et comment cela doit-il déterminer notre fagon d’utiliser les dons que Dieu nous
a faits a chacune et chacun (v. 7-8)?

En réfléchissant a partir des v. 14-21, quels peuvent étre les dangers d’une tendance dans
I’Eglise a privilégier un don (ou quelques dons) aux dépens des autres ?

D’apres le v. 25, quelle devrait étre la conséquence pratique d’une diversité de dons dans
I’Eglise ? Pourquoi est-ce que cela est logique ?



Lucas COBB


W s g P

E T

132

c) Mt 7,21-23

Dans ces versets, Jésus parle d’une pratique de ce que Paul appellera des «dons». D’apres ce
passage, la pratique de ces dons implique-t-elle nécessairement que 1’on soit réellement
chrétien ? Pourquoi ou pourquoi pas ? Quel avertissement cela doit-il représenter pour nous
concretement ?

d) Ga 5,22-23
Quelle différence peut-on percevoir, a partir de ces versets, entre «les dons de I’Esprit» et «le
fruit de I’Esprit» ?



Lucas COBB


133 K

2. Commentaire et réflexions
Nos dons au service les uns des autres

Nous avons vu au chapitre 10 que notre
appartenance au Christ a pour conséquence
notre appartenance a son corps, I’Eglise, et,
en méme temps, notre appartenance les uns
aux autres. Il s’ensuit que les dons que Dieu
nous accorde ne sont pas pour nous mais pour
celui qui est désormais notre Seigneur, et
pour son Eglise. Ils sont donnés, rappelle
Paul «pour le bien de tous» (1 Co 12,7,
NFC). Comme c’est souvent le cas, cette per-
spective tranche avec la société moderne ou
ce que je suis et ce que je fais est d’abord
pour moi. La perspective biblique est inver-
sée: puisque nous avons €té créés a 1’image
de Dieu, le sens de notre existence se trouve
dans un don de soi réciproque. C’est dans le
cadre du corps du Christ, la concrétisation de
cette réalité dans une communauté précise,
que nous I’expérimentons et le vivons.

Pour que cette réalit¢ communautaire
prenne forme et s’édifie, Dieu accorde aux
uns et aux autres des dons d’une riche diver-
sité. Aucune énumération biblique a ce sujet
ne prétend a I’exhaustivité: en Romains 12,
Paul parle de la prophétie (c’est-a-dire,
d’aprés 1 Co 14,3, ce qui «édifie, «encoura-
ge» et «consoley), du service en faveur des
autres, de I’enseignement, de I’exhortation,
de la direction de I’Eglise et de la générosité
envers ceux qui sont dans le besoin (Rm
12,6-8). Dans d’autres contextes, d’autres
dons sont mentionnés'. L’essentiel est de
noter que tous ces dons (en grec charisma)
sont I’effet de la grace (charis); ils nous ont
été faits, non en raison d’une spiritualité
supérieure mais grace a la générosité et a la
bienveillance de Dieu. Loin de créer un esprit
de concurrence, Dieu confie cette diversité de
dons pour I’édification de tous. Précisément
parce que « fous n’ont pas la méme fonction »
(v. 4), les dons permettent aux uns et aux
autres d’accomplir les multiples activités qui
constituent la vie de 1’Eglise et a celle-ci
d’étre fidele a la mission que Dieu lui confie.

1. Voir1Co 12,8-10; 1 P 4,10-11.

,\\'*uﬂi I 57

* ‘\UIJSI\ ‘s‘-

Cette nécessaire diversité explique le lien
avec le v. 3. Paul y fait un jeu de mots diffici-
le a rendre en francais. La TOB traduit bien
le sens général: « N'ayez pas de prétentions
au-dela de ce qui est raisonnable, mais soyez
assez raisonnables pour n’étre pas préten-
tieux, chacun selon la mesure de foi que Dieu
lui a donnée en partage ». Dieu ne confie pas
les mémes dons a tous; il importe donc que
chacun discerne ses dons spécifiques, tout en
reconnaissant avec lucidité et gratitude les
dons confiés a d’autres et que lui-méme n’a
pas. Et puisque ces dons sont prodigués pour
le bien de toute I’Eglise, on ne doit pas
s’¢élever au-dessus des autres au sujet d’un
don que I’on posséde et qui n’a pas été com-
muniqué aux autres.

Les dons énumérés aux v. 6-8 sont mis en
parallele avec des exigences précises concer-
nant la maniére de les exercer. Relevons trois
choses:

* La «prophétie» doit étre faite «en accord
avec la foi», c’est-a-dire dans la fidélité a
I’enseignement apostolique (la foi chrétien-
ne). En d’autres termes, I’enseignement
dans 1’Eglise doit se faire en conformité
avec la verité biblique;

* Ceux qui ont le don du service doivent
I’exercer «dans le service», ceux qui ont le
don de I’enseignement dans 1’enseignement
et ceux qui ont le don de I’exhortation dans
I’exhortation. En d’autres termes, pour que
I’Eglise soit édifiée, celui ou celle qui a
recu tel don se doit d’exercer réellement ce
don-la, plutdt que de s’engager dans des
domaines ou ce don serait négligé et ou
I’Eglise en serait donc privée;

* Les dons doivent s ‘accompagner des attitu-
des qui leur conviennent: 1’exhortation
dans un esprit de simplicité, la direction
avec empressement, la miséricorde avec
joie.

Un dernier point est a noter: il y a une dis-
tinction a respecter entre don et responsabi-
lité¢. Tout disciple est appelé a avoir un esprit
de service et a exercer la miséricorde. On ne
peut pas dire, par exemple: «Puisque je n’ai


Lucas COBB


-‘5"

A

134 R

pas le don de servir, je n’ai pas besoin de
m’en occuper» ! En revanche, certains ont un
charisme particulier pour le service, la misé-
ricorde, la foi ou autre. C’est dans ce sens
qu’il faut comprendre ce que Paul dit au sujet
de ces dons.

Une diversité de dons pour toute I’Eglise

1 Corinthiens 12, rédigé une ou deux
années avant I’épitre aux Romains, fait état
d’une situation de conflit. Paul y parle
surtout, non des charismata mais des «dons
‘spirituels’ » ou «manifestations spirituelles »
(pneumatika)’. En raison d’un «don spiri-
tuel » particulier, le parler en langues, certains
membres de 1’Eglise s’élevaient au-dessus
des autres et faisaient pression pour que tous
adoptent cette pratique. A ’inverse, Paul sou-
ligne la diversité des dons confiés a une
diversité de personnes. Sans cette diversite,
dit-il, le corps du Christ ne peut fonctionner
normalement : de méme qu’un corps compos¢
de pieds serait un mutant, une communauté
chrétienne ou tous auraient le méme don
serait profondément défectueuse et, en vrai,
ne serait pas un corps mais un simple assem-
blage de membres identiques (v. 14-22).

L’image de ces versets illustre un point
important. Une Eglise qui érige en pratique
centrale ce qui est en réalité un point secon-
daire ou méme indifférent, tombera nécessai-
rement dans un déséquilibre qui ne peut que
lui étre préjudiciable. Du fait que certaines
pratiques secondaires sont placées au centre
et constituent I’identité propre de 1’Eglise,
d’autres aspects plus fondamentaux seront
nécessairement minorés ou laissés dans
I’ombre. Le témoignage de la communauté ne
peut qu’en étre affect¢, comme Paul le fera
remarquer un peu plus loin (1 Co 14,23-24).

2. Charisma («don») ne figure, en 1 Co 12-14,
qu’en rapport avec les «dons de guérison» (12,4.9.28.
30) et en 12,31 ou Paul dit: « Aspirez aux dons (cha-
rismata) les meilleurs. Et je vais encore vous montrer
une voie par excellence». Il est également a noter que,
méme en ce qui concerne I’expression «dons spiri-
tuels» (ou «manifestations spirituelles»), Paul en fait
un emploi parcimonieux, puisque nous ne la trouvons
dans ces chapitres qu’en 12,1 et 14,1.

Paul préconise donc la diversité des dons et
souligne un point qui peut sembler contre-
intuitif: les membres de 1’Eglise qui ont des
dons moins «spectaculaires» — pensons aux
dons de service, d’écoute, de miséricorde, par
exemple — doivent étre, comme les autres,
estimés et honorés. Tous les dons, et pas
seulement ceux qui attirent ’attention, sont
nécessaires a 1’équilibre et au bon fonctionne-
ment de I’Eglise. Cette diversité, poursuit
Paul, existe aussi pour que «les membres
aient également soin les uns des autres» (v.
25). L’affirmation peut paraitre paradoxale
mais 1’idée est que I’Eglise doit mettre &
I’honneur les dons qu’on a tendance a oublier
car ils permettent, tout autant que les autres,
1’épanouissement de I’Eglise.

Dons naturels ou dons spirituels ?

On pose parfois une opposition entre « dons
naturels» et «dons spirituels», en prétendant
que seuls ces derniers doivent €tre exercés
dans I’Eglise. Il y a une part de vérité dans
cette idée: les dons peuvent étre mal
employés ou exercés avec des intentions
égoistes, «charnelles». Il peut méme arriver
que quelqu’un, par les dons qu’il a — dons de
direction ou d’enseignement, par exemple —
affaiblisse ou détruise I’Eglise. Cependant, on
peut douter qu’une telle opposition soit réel-
lement biblique. Tout ce que nous avons
vient de Dieu: «Qu’as-tu que tu n’aies
recu? » (1 Co 4,7). Tout don, qu’il correspon-
de a un talent «naturel » ou que ce soit un don
que Dieu accorde a la suite d’une expérience
de conversion ou autre, est un don. Sur ce
plan comme ailleurs, il faut éviter de créer
une opposition entre ce que Dieu fait en tant
que Créateur et en tant que Rédempteur, entre
création et re-création. Nous avons été créés
pour refléter le caractére de Dieu. Tout ce que
nous sommes, tout ce que nous avons est
appelé, a un niveau ou a un autre, a s’inscrire
dans cette perspective.

De fait, tout don qui édifie réellement I’Eg-
lise — que ce soit une manifestation ponctuel-
le et surnaturelle de I’Esprit ou un talent in-
née ou développé sur plusieurs années — peut
étre qualifi¢ de «don spirituel ». L’essentiel

W s
AL\d B


Lucas COBB


135

n’est pas son aspect spectaculaire ou au
contraire peu impressionnant, ni son origine
«naturelle» ou «surnaturelle». C’est sa fina-
lit¢ et la motivation de celui ou celle qui
I’exerce. Cela pose des questions pratiques :

* Quels sont les dons, capacités et talents spé-
cifiques que Dieu m’a accordés ?

* Comment est-ce que je peux les mettre au
service de I’Eglise?

* Les motivations qui m’animent dans 1’exer-
cice de ces dons viennent-elles de I’amour
pour Dieu, et de I’amour pour mes fréres et
sceurs, ou encore mon prochain ?

Dons de I’Esprit et fruit de |’Esprit

En Mt 7,21-23 Jésus adresse un avertisse-
ment qui peut troubler, notamment dans la
parole qui termine ces versets: « Alors je leur
déclarerai: Je ne vous ai jamais connus;
retirez-vous de moi, vous qui commettez l’ini-
quitée» (Mt 7,23). Jésus fait référence a des
personnes qui ont pratiqué des actions hors
du commun, opérées par I’Esprit de Dieu:
prophéties, exorcismes, miracles. Pourtant,
dit Jésus, elles seront exclues du royaume
¢ternel. Comment comprendre cela? Faut-il
imaginer que ces personnes auraient «perdu
leur salut»? La réponse doit étre négative, car
le v. 23 est sans ambiguité: au jour du juge-
ment, Jésus affirmera n’avoir jamais connu
ces personnes. Il ne s’agit pas de perdre ce
qu’elles auraient une fois possédé mais d’une
réalité qui ne leur a jamais été donnée.

Cela conduit a un point essentiel, bien que
souvent négligé: I’Esprit — qui agit dans toute
la création — peut étre a I’ceuvre et méme agir
pour le bien de I’Eglise par le biais de
personnes qui, pour autant, ne connaissent
pas réellement Dieu, qui n’auront jamais
réellement gotité au salut et qui finiront par
étre écartées de sa présence.

Cet avertissement nous aide a replacer les
dons dans leur juste perspective. Les dons,
meémes surnaturels, ne sont pas un gage de la
santé spirituelle. Il est possible d’en mésuser,
de les employer d’une fagon qui ne glorifie
pas Dieu et méme de les exercer alors que
notre communion avec Dieu est en souffrance

SNV

0
—

o,

RN

202

ou que nous vivons notre foi par nos propres
forces et pour notre propre gloire.

C’est dans ce contexte que 1’enseignement
sur le fruit de I’Esprit en Ga 6,23 prend toute
son ampleur. Relevons simplement qu’a la
différence des dons, qui ne se manifestent
que par des actions précises comme 1’exhor-
tation ou les gestes de miséricorde, le fruit
concerne des attitudes qui se manifestent
dans et a travers nos actes particuliers. C’est
dans 1’exercice de la miséricorde que doit se
manifester la joie, la patience et la sollicitude.
C’est dans 1’exhortation que doit transparait-
re, non d’abord notre talent oratoire mais
notre amour. Notons encore qu’autant tel don
sera accordé a telle personne et non a telle
autre, autant nous sommes tous appelés a
cultiver le fruit de I’Esprit. C’est parce que ce
fruit touche d’abord a notre caractére, a notre
personne progressivement transformée en
I’image de Jésus-Christ par I’Esprit de Dieu.

En méme temps, il s’agit bien d’un fruit,
provenant de [’Esprit. Suivant 1’image bota-
nique, un fruit pousse naturellement. Au sens
strict, le cultivateur ne le fait pas pousser. Un
pommier produit des pommes, car c’est dans
sa nature de le faire. De méme, le fruit de
I’Esprit, dans ses différentes facettes, est
présent et croit chez tout vrai disciple car
c’est dans la nature de I’Esprit de produire les
qualités qui lui ressemblent. Il en découle que
notre tache premiere n’est pas tant de nous
forcer a produire telle attitude — bienveillan-
ce, fidélité, douceur — qu’a enlever dans nos
vies les attitudes ou habitudes qui en em-
péchent la production, tout comme dans un
jardin potager le jardinier doit enlever les
mauvaises herbes et veiller a ce que des
intrus ne détruisent pas les plantes.

Il ne s’agit donc pas d’opposer dons de
I’Esprit et fruit de I’Esprit, pas plus qu’on ne
peut se permettre de pratiquer les uns aux
dépens de I1’autre, mais de nous ouvrir a
I’Esprit re-créateur et de mettre au service de
1’Eglise les dons qu’il nous confie... en étant
portés par le fruit qu’il produit dans nos vies,
fruit de I’appartenance a celui qui nous a
aimés jusqu’a donner sa vie pour nous !

Jist

Kivy
-
\\ LY


Lucas COBB


I 457

\\A LAl ]
,\
9' UIJ‘\I \ Q*'

136

3. Questions d’application

a) Quels sont les dons, capacités et talents spécifiques que Dieu m’a accordés ? Comment est-
ce que je peux les mettre au service de I’Eglise ? Fais-en 1I’énumération :

b) Y a-t-il des dons que le Seigneur m’a confi€s que je n’exerce pas actuellement. Si oui,
lesquels ? Comment, pratiquement, pourrais-je les exercer plus activement ?

¢) Y a-t-il des domaines ou j’exerce un ou des dons que Dieu m’a confiés mais avec une
attitude qui ne convient pas ou dans un but qui ne glorifie pas le Christ? Si oui, lesquels ?

d) Ou est-ce que j’ai tendance a me croire supérieur (peut-€tre inconsciemment) aux autres en
raison d’une capacité ou d’un don particuliers ?



Lucas COBB


o bad BT

& JBIS
137 Va‘f!:;‘&\ g l\“",

e) Comment, concrétement, honorer dans I’Eglise dont je fais partie des dons plutot
«humbles » et les personnes qui les exercent ? Mets par écrit les noms de 3-5 personnes dans
cette catégorie et une fagcon dont je pourrais mettre a I’honneur le (ou les) don(s) que le
Seigneur lui a confié(s):

f) Y a-t-il des «mauvaises herbes» (attitudes ou habitudes) qui empéchent le développement
du fruit de I’Esprit dans ma vie ? Quelles sont-elles ? Prends quelques instants pour demander
pardon a Dieu et prier afin qu’il te donne de cheminer dans ce domaine.



Lucas COBB


138

4. Pour passer a la pratique

,\)'*“

' »

Soyez toujours préts a justifier votre espérance devant ceux qui vous en

demandent compte. Mais que ce soit avec douceur et respect...

La semaine derni€re, nous avons comme-
ncé a travailler sur un canevas qui résume les
grandes lignes de notre témoignage person-
nel. Si tu n’as pas encore fini cet exercice,
tache de le faire cette semaine. Si tu es arrivé
au bout, essaie de DI’apprendre par cceur.
Rappelle-toi, partager ton témoignage devrait
étre une expérience naturelle, aussi bien pour
toi que pour la personne avec qui tu t’entre-
tiens. Si ton témoignage te semble étriqué ou
trop formel, il vaudrait peut-étre la peine de
le réécrire pour qu’il ressemble davantage a
ta fagon naturelle de parler.

Voici une question a te poser en le rédi-
geant: avec qui précisément pourrais-tu le

(1P 3,15-16)

partager ? Comme nous 1’avons vu, un style
de vie missionnel consiste a participer a la
mission de Jésus, en faisant connaitre I’Evan-
gile en paroles et en actes. Par conséquent, un
tel style de vie implique approfondir des
relations avec des personnes qui ne font pas
partiec du Royaume. Est-ce bien le cas?
Développes-tu des contacts avec les «moin-
dres» et les «marginalisés» prés de ton lieu
de vie, de travail ou de loisirs ? Les relations
que tu entretiens avec les personnes qui figu-
rent sur ta liste de priére permettent-elles de
parler de I’Evangile ou de le montrer concré-
tement par des actions ?

Dans ces lignes qui suivent, note ton cheminement depuis le début de cette formation dans
ta réflexion et ton style de vie missionnels, ainsi que les relations que tu entretiens avec des

non-chrétiens.

14
!

I 457

»\I\ ‘s vl


Lucas COBB


$4 v 2

r‘f‘ U S|
139 it ) S

Conclusion

Il y a quelque chose de paradoxal dans I’idée du «don» ou du «charisme»: dans la
perspective biblique, le don (charisma) est de I’ordre de la grace (charis). Il ne nous est pas
accordé en raison de notre mérite ou du niveau ¢élevé de notre spiritualité. Il est, au sens
propre, un don. Pourtant, ce don engage ! Nous avons une responsabilité a son égard et il nous
est confi¢ en vue d’une finalité a laquelle nous ne devons pas nous déroger. Comme nous
I’avons vu, les dons sont communiqués pour 1’édification du corps du Christ. Ces dons, par
définition gratuits, ne sont pas pour moi personnellement, mais pour la communauté a
laquelle je suis intégré et dont je suis membre. J’en ai recu afin d’aider d’autres a progresser
dans leur obéissance et dans leur vie de disciples. De méme, parce que dans le corps du Christ
nous sommes membres les uns des autres, je ne donne pas seulement; je bénéficie aussi de
cette gratuité de la grace... par le biais des autres membres.

L’enseignement biblique sur les dons et leur mise en pratique nous font donc avancer dans
notre compréhension de I’Evangile, car dans leur logique ils découlent du don que le Christ a
fait de sa propre vie afin que nous puissions vivre. Le Fils éternel jouissait d’une félicité
parfaite que rien ne pouvait augmenter. C’est par amour et par pure bonté qu’il est venu
épouser notre humanité, s’abaisser comme un serviteur et aller jusqu’a la croix en se donnant
totalement pour nous. Certes, le Christ ressuscité regoit «la domination, [’honneur et la
royauté » (Dn 7,14) mais il ne le fait pas pour lui-méme seulement mais aussi pour celles et
ceux pour qui il est venu. Dans I’exercice des dons, motivés, portés et, en quelque sorte
«vivifiés» par le fruit de I’Esprit, nous reflétons ce don gratuit, immérité dont le Christ nous a
comblés. Plus encore, notre action se comprend, d’une certaine fagcon, comme un prolonge-
ment de de la sienne, puisque c’est ’Esprit du Christ qui prend ce que Christ est et a fait, le
reproduit dans nos vies, dans nos attitudes et dans nos actes.

Dans tout cela, nous percevons encore quelque chose du Dieu trinitaire, du Dieu qui vit par
le don de lui-méme: le Pére au Fils, le Fils au Pére, le Pére a I’Esprit, I’Esprit au Pére et au
Fils, etc. Or, ce Dieu trois fois saint nous permet de vivre en son image dans 1’Eglise par le
don de nous-mémes, avec tout ce que cela peut englober, comme aussi par 1’accueil de cette
grace qui nous vient par ’entremise de nos fréres et sceurs en la foi. En comprenant cela,
comment ne pas dire, avec Paul: « Grdces soient rendues a Dieu pour son don ineffable ! » (2
Co9,15).

Dans les jours qui viennent, médite et prie en t’appropriant cette pricre :

[«seigwew, a tol va toute ma Louange pour Le don que tu nous as fait de —
Fils. A tol va toute mon adoration, car ce don du Christ nous fait entrevoir
ton amour, ton don ineffable de Dlew-Pere, Fils et Saint-Esprit. Renouvelle
en mot Le don de tow Esprit, afin que je puisse entrer, réellement et profonolé-
ment dans ce mounvement de down de sob qui fait partie de ce que tu es et qui
fait aussi partie de ce que tu m apchLes a Etre en tant que créature faite &
tow Lmage. Lia ol je suis tenté de me servir de tes dons pour mon bien person-
nel, mon propre épanouissement ow ma propre gloire, apprends-mol a Lles
mettre aw service de mes fréres et sceurs dans L'Eglise. Fais que, par Les dons
que tu me confies, ton Eglise soit affermie dans sa vie et son témolgnage.
Bt poursuis L'ceuvre de ton Esprit en mol, pour que sow fruit soit davantage
visible dans mes paroles et dans mes actes, pour ta seule gloire. Amen .

- J



Lucas COBB


,\\q“ﬂf L RN

UIJ‘\I \;\";I

140 9"'1{‘
Vivre en disciples de Jésus-Christ

Ch. 13: Hospitalité et I’accueil dans la vie des disciples

En bref

L’hospitalité, le fait de laisser I’autre entrer dans notre vie, est tout en méme temps une fagon
d’aimer les autres concrétement et d’imiter Dieu qui nous a accueillis en Christ. L’accueil a
été une marque singuliére du ministére de Jésus et elle doit I’étre dans I’Eglise aussi. C’est
¢galement un moyen concret de montrer aux non-chrétiens nos vies qui cheminent dans un
processus de transformation par I’Esprit. L’accueil, comme I’hospitalité, est au service de
I’Evangile: le but n’est pas simplement de s’ouvrir a autrui mais d’aider 1’autre a progresser
vers le Christ ou, s’il est croyant, a grandir dans sa conformité au Christ.

L. Lire et méditer les passages suivants

a) Lc 15,1-2.15-32
Aux v. 1-2, Luc parle de 1’accueil que Jésus fait d’autres personnes. Quel est le lien entre
cette introduction du chapitre 15 et la parabole des v. 11-327?

Que montre le comportement du plus jeune fils (v. 12-13) au sujet des attitudes qui sous-
tendent souvent les comportements pécheurs chez nous et chez les autres ? Qu’est-ce que la
réaction du pere aux v. 20-24 montre au sujet de Dieu?

Qui le fils ainé (v. 25-30) est-il censé représenter dans le contexte du 1 siécle ? Quels
parall¢les peut-il y avoir entre sa réaction et la tienne dans des situations ou il s’agirait
d’accueillir I’équivalent d’un «péager» ou « pécheur» de notre temps ?


Lucas COBB


W e g P

E T

141

b) Mc 6,30-44

D’apres les v. 30-32, dans quelles circonstances Jésus accueille-t-il les foules dans ce
passage ? Qu’est-ce que cela peut nous apprendre sur notre accueil ?

Que montre le v. 34 au sujet des motivations de Jésus dans 1’accueil qu’il fait des foules ?
Quelles en sont les conséquences pour I’accueil chrétien aujourd’hui ?

¢) Rm 14,1-4; 15,1-7

Paul parle de I’accueil mutuel dans I’Eglise. Quelle sont, d’apres Rm 14,1-4, les attitudes a
adopter face a des chrétiens qui ont d’autres convictions ? Y a-t-il des limites a cet accueil ?
Sinon, pourquoi pas ? Si oui, d’aprés quels criteres ?



Lucas COBB


L\f“‘ﬂ v g Qmi 7 iy
2 PSS

142 AR

En 15,1-3 Paul met en avant d’autres attitudes encore dans I’accueil que les chrétiens doivent
se réserver les uns aux autres dans I’Eglise. Quelles sont-elles ? Quel est le but de cet accueil,
d’aprés lev. 2?

D’apres le v. 6, quel devrait étre le résultat final de cet accueil ? Que veut dire cela
pratiquement ? Sur quelle base devons-nous 1’exercer 1’accueil (v. 7)?



Lucas COBB


143

2, Commentaire et réflexions
L’accueil, une simple générosité ?

Le théme de I’accueil se trouve dans 1’Ecri-
ture dés 1I’Ancien Testament. Il y concerne
particuliérement les non-juifs qui viennent
s’établir dans le pays a la recherche du travail
ou d’une situation de stabilité en temps de
guerre ou de famine, par exemple. Les mem-
bres d’Israél doivent faire preuve, a I’égard
des étrangers qui arrivent chez eux, de la
méme attitude et en offrant des mémes gestes
d’accueil que Dieu leur avait manifestés en
les délivrant d’Egypte’.

En quoi I’accueil se distingue-t-il de la gé-
nérosité ? La générosité se définit surtout en
termes matériels: elle concerne notre argent,
nos possessions ou notre temps. Elle s’exerce
typiquement vis-a-vis d’un besoin. L’accueil
va plus loin et, de fait, se situe a un niveau
différent: il concerne moins les besoins im-
médiats de ’autre que I’autre lui-méme. C’est
la personne méme que 1’on accueille. Certes,
celle-ci peut avoir des besoins mais dans 1’ac-
cueil cette question est secondaire. De méme,
entre générosité et accueil 1l y a une différen-
ce de direction: la générosité va vers 1’autre
et donne en rapport avec un manque. Dans
I’accueil, nous ouvrons notre «maison;
nous permettons a I’autre d’entrer chez nous.
En accueillant quelqu’un nous lui permettons,
jusqu’a un certain degré au moins, d’entrer
dans notre vie. Plus encore que la générosité,
I’accueil implique un investissement person-
nel par lequel on s’ouvre soi-méme a 1’autre.

L’accueil chez Jésus

Dans le Nouveau Testament, 1’accueil trou-
ve son expression la plus concréte dans le
comportement de Jésus vis-a-vis des «péa-
gers et pécheurs». Il est important de noter
que cet accueil ne s’est pas exerce sur la base
du comportement ou du style de vie des per-
sonnes concernées mais au regard de ce que
celles-ci pouvaient devenir grace a ’accueil

1. Ex 20,10; 22,20; 23,9.12; Lv 19,33-34; 25,35;
Dt 5,14;10,17-19; 14,29, etc.

,‘\-mu

s

' »

que Dieu leur manifestait a travers celui de

Jésus.

C’est ce que montre la parabole dite «du
fils prodigue» en Luc 15. Ce récit prend tout
son sens a la lumiere du contexte historique
du 1 siecle. Les «péagers» dont il est ques-
tion au début du chapitre étaient des collec-
teurs d’impots, une catégorie sociale particu-
liérement détestée en Israél. Ces personnes
étaient des Juifs qui travaillaient pour I’em-
pire romain, prenant de I’argent des membres
du peuple pour, entre autres, financer 1’occu-
pation, la domination politique et 1’oppres-
sion militaire de Rome (pensons a la réputa-
tion des «collaborateurs» durant la Seconde
Guerre Mondiale). D’autre part, elles profi-
taient de leur situation pour s’enrichir aux
dépens de leurs concitoyens. Pour ces rai-
sons, les péagers passaient a la fois pour des
traitres, des infidéles et des escrocs. Quant
aux «pécheurs», le terme est général mais il
s’agit de Juifs qui ne pouvaient pas ou ne
voulaient pas s’astreindre a une pratique assi-
due de la Torah. Parmi ceux-ci se comptaient
des prostitués comme en Luc 7,36-50. Dans
une situation ou ’on était convaincu que le
bien-étre spirituel d’Israél était menacé par le
fait de tolérer des comportements éthiques en
contradiction avec la Loi de Moise, on com-
prend mieux le mécontentement, face a
I’action de Jésus, de ceux qui se préoccu-
paient du sort du peuple!

Le lien entre cette situation et la parabole
du fils prodigue est transparent. Dans la
culture de I’époque, tout comme de nos jours,
la description que Jésus fait du plus jeune fils
dépeint un personnage tout a fait détestable:
alors que le pére est encore en vie, le jeune
homme demande a celui-ci de lui donner la
moitié de ses biens puis il part aussitot dilapi-
der cette richesse en menant une vie de dé-
bauche. Lorsque les circonstances tournent
mal, il se voit obligé de s’occuper de por-
ceaux, I’animal le plus souillé, rituellement
parlant, dans le judaisme. Pourtant, si le com-
portement du fils parait a peine croyable,
celui du pére ne I’est pas moins mais dans
I’autre sens ! Dés qu’il voit son fils revenir de

I 457

IJ‘\I \ Q"


Lucas COBB


144

loin, il est «retourné dans ses tripes» (traduc-
tion littérale!), il court jusqu’a lui — démarche
indigne d’un pére dans la culture juive —, «se
jette sur son coup et I’embrasse» (v. 20). Cer-
tes, il a bien fallu que, au sein de sa situation
malheureuse, le fils «rentre en lui-méme» (v.
17) et reconnaisse son péché (v. 18). Mais a
peine a-t-il eu le temps de le dire que déja son
pere organise la féte car, dit-il, « mon fils que
voici était mort, et il est revenu a la vie, il
était perdu, et il est retrouvé ! » (v. 24).

Quant au fils ainé, il faut peu d’imagination
pour comprendre que la description de la
parabole se calque sur ceux qui maugréaient
face a I’accueil que Jésus offrait aux «péa-
gers et pécheurs». Ce que le fils ainé ne peut
comprendre — tout comme les interlocuteurs
du début du chapitre — est qu’un comporte-
ment et un passé dissolus ne disqualifient pas
du «retour a la vie» de celui qui, jusque-la,
¢tait un « cadavre spirituel » !

L’accueil que le peuple de Dieu est appelé
a pratiquer, souligne Jésus par cette parabole,
ne se fonde donc pas sur le caractére ou le
style de vie de celui qui se met en marche
vers le Seigneur; il découle de 1’amour de
Dieu qui recoit de telles personnes dans 1’inti-
mité avec lui.

Une motivation précise

La multiplication des pains en Mc 6,30-44
apporte des éléments complémentaires. Rele-
vons d’abord que ce miracle a lieu alors que
Jésus et ses disciples sortaient d’une période
chargée et que chacun avait besoin de repos
(v. 31). La présence des foules représente un
dérangement qui, objectivement, n’a rien de
commode. L’accueil de Jésus implique un
don de soi qui n’attend pas les circonstances
favorables pour se concrétiser. Deuxiéme-
ment, cet accueil va au-dela de la simple
générosité¢ matérielle. Il rend visible un don
qui se situe sur le plan spirituel, venant
comme il le fait au terme d’une longue jour-
née d’enseignement. Il faut surtout remarquer
ce qui motive Jésus vis-a-vis des gens de la
foule, a savoir le constat d’un désarroi qui
touche a la communion avec Dieu: Jésus,
nous dit le texte, «en eut compassion, parce

.g,
K7 (AR

« 0%

qu’ils étaient comme des brebis qui n’ont pas
de berger » (v. 34). Jésus prend ses interlocu-
teurs 1a ou ils en sont. Mais il cherche a les
conduire plus loin. Ce point est important:
comme toute expression concrete de 1’amour
du prochain, I’accueil n’attend pas que le
comportement ou les attitudes de 1’autre
soient conformes a I’enseignement biblique.
L’important est simplement la réceptivité a
’égard de I’Evangile: que la personne soit
préte a écouter, a entendre le message. En
méme temps, l’accueil cherche a conduire
I’autre plus loin, a I’aider a découvrir ce pour
quoi Dieu I’a créé et ce qu’il peut étre grace a
la transformation qu’opere 1’Esprit.

L’accueil dans 1’Eglise

Comment pratiquer 1’accueil dans I’Eglise ?
C’est la question que Paul aborde en Romains
14-15. Dans le contexte de 1’Eglise de Rome,
cet accueil concernait en premier lieu les dif-
férences (ou «opinions», 14,1) qui pouvaient
provoquer des tensions entre chrétiens d’ori-
gine juive et croyants non-juifs. Paul qualifie
les premiers de «faibles». Le terme n’a rien
de péjoratif. Il souligne simplement que ces
personnes risquaient d’étre heurtées dans leur
sensibilité par les habitudes des seconds — les
«forts» —, notamment pour des questions
d’alimentation (le fait de manger de la nourri-
ture non casher, comme le porc) et de respect
ou non des fétes juives (14,5-6). Ces convic-
tions peuvent sembler bien ¢loignées des sou-
cis que ’on voit aujourd’hui dans I’Eglise.
Ce sont bien des «opinions». Cependant,
pour des Juifs du 1 siécle qui avaient décou-
vert en Jésus le Messie mais qui restaient
attachés au judaisme, 1’attitude a adopter face
a de telles pratiques pouvait paraitre fonda-
mentale. Paul place ces questions dans la
catégorie des choses indifférentes (v. 14). Ce-
pendant, poursuit-il, lorsque le comportement
d’un croyant pousse 1’autre a s’¢loigner de
’Eglise, ou éventuellement méme & quitter la
foi, il prend un caractere profondément
éthique (v. 15b-17.20). Le principal, affirme
Paul, n’est pas de consommer ou de ne pas
consommer un aliment, de respecter ou de ne
pas respecter un certain calendrier; c’est

SNV iny,

JBISE


Lucas COBB


145

d’ceuvrer, les uns avec les autres, a 1’édifica-
tion de tous et du corps du Christ (v. 19).

Les premiers versets du chapitre 15 y ap-
portent un complément indispensable. L’ac-
cueil ne se réduit pas a une simple tolérance,
bien que, par moment, nous puissions étre
obligés de «supporter les faiblesses» des
autres (15,1). Paul parle d’un effort de la part
de chacun et cela implique des sacrifices: il
s’agit de « ne pas chercher ce qui nous plait »,
mais « que chacun de nous plaise au prochain
pour ce qui est bon, en vue de [’édification »
(v. 15,1-2). Ces versets livrent la clé de 1’ac-
cueil. Comme dans le ministére de Jésus, il
ne convient pas de laisser 1’autre, par facilité,
dans la situation ou il se trouve, notamment
lorsque des questions éthiques sont en jeu: il
n’y a, dans I’édification, aucun statu quo qui
nous autoriserait a camper sur le péché! Il ne
s’agit pas non plus de permettre a un frére ou
une sceur d’ériger en point de division des
questions secondaires qui pourraient déchirer
I’Eglise, mais de s’investir réellement dans
I’autre afin de 1’aider a cheminer dans sa
conformité a I’image parfaite du Christ.

Cette motivation conduit au point central
de ces versets. L’accueil a pour but une unité
de pensée et d’action. Parler ici d’unité n’a
rien a voir avec une «pensée unique» ou les
idées sont formattées et les comportements
dictés par une pratique monolithique; dans le
contexte de I’Eglise de Rome le chrétien juif
pouvait bien garder les traditions venues du
judaisme. De méme, le non-juif ne devait pas
étre condamné parce qu’il observait d’autres
pratiques. Non, cette « méme pensée les uns a
[’égard des autres selon le Christ-Jésus» (v.
5) est plutdt une préoccupation, partagée de
tous, du progres spirituel des autres membres
de I’Eglise. L’accueil actif les uns des autres,
précise le v. 6, vise a ce que, «d un commun
accord, d’une seule voix, vous glorifiiez le
Dieu et Pere de notre Seigneur Jésus-
Christ ». 11 a pour but de conduire les uns et
les autres, dans leur différence, a une méme
reconnaissance de la grace, au souci d’avan-
cer dans cette méme direction.

Paul précise également la motivation qui
doit guider chacun dans cet accueil: c’est

SNV

0
—

o,

RN

202

I’action du Christ lui-méme, 1’accueil de celui
qui «n’a pas cherché ce qui lui plaisait» (v.
3) mais s’est livré lui-méme pour que nous
puissions étre recus dans la communion avec
Dieu: «Faites-vous mutuellement bon ac-
cueil, comme Christ vous a accueillis, pour la
gloire de Dieu» (v. 7).

L’accueil et I’hospitalité en pratique

Dans cette méme épitre, Paul encourage ses
lecteurs a une expression concrete de 1’ac-
cueil, I’hospitalité: «Subvenez aux besoins
des saints. Tachez d’exercer [’hospitalité »
(Rm 12,13). Comment pratiquer 1’accueil et
I’hospitalité dans des situations ou, bien plus
que par le passé, les membres de nos Eglises
viennent de cultures différentes, ont des che-
minements particuliers et méme des stades
d’avancement divergents? Voici quelques
¢léments importants :

 L’accueil tient davantage compte des attitu-
des que des comportements précis. Il est
possible de cheminer vers ou dans 1’Evan-
gile sans avoir réglé toutes les questions
comportementales. Il faut éviter de «mettre
la charrue devant les bceufs» en insistant
sur des changements de conduite (sur le
plan sexuel, par exemple) avant que 1’Evan-
gile soit compris et regu.

* Notons en méme temps que l’inverse est
¢galement vrai. Jésus a été bien plus criti-
que des pharisiens et sadducéens que des
péagers et pécheurs! Le probléme n’était
pas tant les comportements que des attitu-
des qui étaient en contradiction avec la vo-
cation du peuple de Dieu comme «lumiére
du monde ».

* En méme temps, I’accueil n’empéche pas la
clart¢ du message sur le comportement au-
quel I’Ecriture nous appelle. Il est possible
d’accueillir quelqu’un sans cautionner son
style de vie.

* L’accueil est aussi déterminé par le chemi-
nement concret dans I’Eglise. Un comporte-
ment problématique posera plus de barrie-
res a 1’accueil quand quelqu’un se dit chré-
tien et exerce des responsabilités au sein de

Jist

Kivy
-
\\ LY


Lucas COBB


146

la communauté que quand un nouveau venu
chemine encore vers la foi’.

* Dans ’accueil comme dans 1’hospitalité, la
transparence et la simplicité sont des élé-
ments-clés. C’est dans la mesure ou 1’on se
montre tel qu’on est (sans «chichi»!) que
I’autre percevra un vrai accueil.

* L’accueil a des degrés différents. Il y a, par
exemple, un degré d’intimité dans des ami-
tiés de longue date qui n’est pas partagé
avec tout un chacun. Cependant, I’accueil
doit toujours envisager la possibilité d’un
tel partage.

* Il faut, dans I’accueil et I’hospitalité, un
équilibre. Dans le passage des Evangiles
cité plus haut, Jésus et ses disciples se sont
laissés déranger par les foules. L’accueil
implique souvent le chamboulement de nos
projets. Cela étant dit, il faut aussi savoir se
protéger de 1I’épuisement, connaitre et res-
pecter ses propres limites.

k %k ok

L’accueil, le fait de laisser 1’autre entrer
chez nous au sens propre et au sens figuré,
permet a ceux qui observent notre conduite
de D’extérieur de percevoir notre propre che-
minement dans la foi. En tant que disciples de
Jésus, nous restons des hommes et des
femmes en marche vers une plus grande
conformité au Christ. Il ne s’agit donc pas de
faire semblant devant [’autre d’avoir une
perfection de conduite que nous n’avons pas
mais de montrer que nous sommes au
bénéfice de ’accueil que Christ nous a fait et
que nous voulons reproduire, a notre échelle,
envers celles et ceux qui en ont également
besoin.

2. Cf.1Co5,11;Tt3,10-11;2 Jn 1,8-11, etc.

' »

,\\"‘“H I 457

i&

IJ‘\I \ Q"


Lucas COBB


,\3'*1! Ik W7

[ f]
Uml S
147 RN

' »

3. Questions d’application

a) Dans quelle mesure la réaction du fils ainé dans la parabole de Lc 15 trouve-t-elle un reflet
dans tes réflexes vis-a-vis des autres, notamment des personnes en recherche ou qui viennent
a ’Eglise sans étre des chrétiens affermis (ou encore, qui sont d’une culture ou ont des
habitudes différentes des tiennes) ?

* Sois précis dans ta réponse : quelles sont les attitudes ou réactions particulieres, les types de
personnes qui te font particuliérement réagir ?

b) Dans quelle mesure suis-je tenté de limiter mon accueil a des moments ou situations ou
cela n’entre pas en conflit avec mes projets ou ne perturbe pas mon emploi du temps ? Qu’est-
ce que cela me montre au sujet de de mon attitude envers 1’autre ?

¢) Dans quelle mesure suis-je tenté de pratiquer I’accueil sans I’inscrire dans une démarche
d’encouragement pour que 1’autre progresse dans sa transformation en 1’image du Christ,
mais en le laissant plus ou moins tel quel ? Pour quelles raisons est-ce que je fais cela? Par
facilité ? Parce que je n’ai pas envie de m’investir dans 1’autre ? Sois précis dans ta réponse.



Lucas COBB


W e g 2

s
\;‘;} UI;\\I \ ‘s“-

148

d) Note par écrit, soit trois personnes dans le cadre de ton Eglise envers qui tu peux pratiquer
I’hospitalité et I’accueil dans la semaine qui vient, soit trois situations dans 1’Eglise ou tu
peux exercer I’hospitalité:

1.

e) Notre capacité d’accueil est directement liée a notre perception de I’accueil que Dieu nous
a fait par Jésus-Christ. Dans les lignes qui suivent, écris une courte priére pour remercier Dieu
pour I’accueil qu’il t’a fait en Jésus-Christ, en réfléchissant a ce que cela lui a cotté (le
personnage du pére dans la parabole du fils prodigue peut aider a alimenter ta réflexion).

* Demande a Dieu de susciter chez toi des attitudes et une pratique d’accueil qui soient a
I’image de 1’accueil qu’il t’a fait.



Lucas COBB


149

4. Pour passer a la pratique

,\3'*1! 7]

' »

Comment donc feront-ils appel a celui en qui ils n"ont pas cru? Et comment
croiront-ils en celui dont ils n"ont pas entendu parler? Et comment
entendront-ils parler de lui, si personne ne I'annonce? (Rm 10,14, Seg21).

Rm 10,14 pose la question suivante: Comment entendra-t-on parler de Jésus si personne ne
I’annonce ? La réponse évidente est que, sans cette annonce, on n’entendra pas parler de lui.

Tout au long de cette formation, la section
«pour passer a la pratique» a cherché a te prépa-
rer au témoignage en paroles et en actes. Nous
avons vu qu’apprendre a partager sa foi est un
¢lément clé dans la vie du disciple. Tout comme
une activité sportive contribue au développement
physique, faire connaitre I’Evangile est une
activité spirituelle qui cultive une plus grande soif
de la Parole de Dieu et de la priére. Ces choses a
leur tour, comme un cercle vertueux, stimulent la
croissance spirituelle. En tant que disciples de
Jésus, nous sommes appelés par lui et habilités
par le Saint-Esprit afin de contribuer au rayonne-
ment du Régne de Dieu, et cela nourrit notre vie
spirituelle sur le plan de la foi, de I’espérance, de
I’amour et de la joie dans le Seigneur.

Cela étant dit, de nombreux chrétiens appré-
hendent de partager leur foi par des paroles et ils
parviennent difficilement a la démontrer par des
actes. Ils craignent d’étre maladroits, d’étre
pergus négativement ou tout simplement rejetés.
Ces inquiétudes sont légitimes. En réalité, peu de
chrétiens ont I’audace et la capacité naturelles
d’engager une conversation au sujet de la foi; de
méme, peu d’entre nous ont un amour qui pousse
a se mettre spontanément au service des autres.

Par conséquent, de nombreux chrétiens ne cher-
chent pas des occasions a cela et ils consacrent
peu d’énergie a développer un style de vie mis-
sionnel.

Pourtant, puisque I’Ecriture est claire sur le fait
que Dieu appelle son peuple a étre un témoignage
vivant de I’Evangile, nos hésitations ne doivent
pas nous empécher de cultiver une telle facon
d’étre et d’agir. En te consacrant a la priére, au
service des autres, a I’annonce et au dialogue
avec des non-chrétiens, tu prendras davantage
conscience des occasions que Dieu suscite, et tu
le verras utiliser ta personnalité, ton cheminement
personnel et ton attachement a lui pour faire de
toi un témoin de sa grace.

Comment avancer, pratiquement, dans ce do-
maine ? Certains ont le don de proclamer efficace-
ment I’Evangile dans un monologue, mais la
plupart d’entre nous ont besoin d’outils qui nous
aident a discuter avec les gens lorsque les occa-
sions se présentent. Cette partie de la formation
cherche a te permettre d’aborder la foi dans des
conversations de fagon relationnelle, en sachant
t’adapter aux expériences de vie des personnes
avec qui tu discutes.

Le travail de cette semaine consiste surtout a faire un examen de conscience a 1’aide des
questions suivantes. Prépare-toi a partager tes réflexions lors de la prochaine rencontre.

a) Comment, au cours de cette formation, t’es-tu engagé dans un style de vie missionnel, en
priant, en servant, en racontant et en discutant avec d’autres personnes, des non-chrétiens en

particulier ? Sois précis.

L

I 457

»\I\ ‘s vl


Lucas COBB


,\\3'*1! ¥ sl ivy

150 UIM A0

' »

b) Quels sont les obstacles les plus importants que tu rencontres a ce sujet et qui t’empéchent
de t’engager davantage dans un tel style de vie?

¢) D’apres toi, qu’est-ce qu’il faudrait changer pour que ta vie prenne une orientation
davantage missionnelle ?

d) Passe maintenant en revue ces réflexions en reprenant Rm 10,14. Comment prierais-tu a ce
sujet ? Parfois, nous ne voulons pas ce que Dieu veut, et nous ne pouvons que le prier de
changer nos cceurs, afin que nous voulions ce que lui veut. Or, Dieu ne dédaigne pas une telle
priere lorsqu’elle est offerte humblement au nom du Christ.

* Prends quelques instants pour rédiger une priere sur 1’état de ton cceur en ce qui concerne le
développement d’une vie missionnelle motivée par I’Evangile.



Lucas COBB


A LiE T R iy,

.\3‘ \ a
151 ‘<’3
Conclusion

Dans un livre au titre provocateur, L Evangile s accompagne d’une clé de maison, Rosaria
Butterfield parle d’une «hospitalité radicalement ordinaire». Elle veut dire par 1a que lorsque
nous ouvrons aux autres, non-chrétiens en particulier, notre vie telle qu’elle est réellement,
ceux-ci pourront voir, non seulement nos difficultés et faiblesses, mais encore un accueil qui
trouve sa source dans une réalité qui n’est pas de ce monde... et qu'un tel accueil est une
expression nécessaire de I’Evangile lui-méme :

Nous vivons dans un monde postchrétien qui en a assez d’entendre les chrétiens. Mais qui pourrait
s’opposer a une hospitalité qui découle du souci de 1’autre ? Quel témoignage potentiel les chrétiens
ont, inexploité et a portée de main! [...] Dans la société postchrétienne qu’est la ndtre, nos voisins
ont besoin d’entendre, de voir, de gofiter et de sentir un christianisme authentique, une hospitalité
qui se répande dans chaque foyer chrétien et qui les inclue dans la priere, la nourriture, ’amitié [...],
bref, dans toutes les activités quotidiennes sur lesquelles I’amitié se construit'.

Dans notre accueil des non-chrétiens, comme dans notre hospitalité¢ les uns a 1’égard des
autres, c’est I’accueil du Christ qui s’exprime a travers nous. Notre hospitalité rend visible
I’accueil du Christ, de celui qui nous a introduits «chez lui». Cette vérité nous aide a mieux
comprendre ce qu’est le témoignage, le témoignage vécu en particulier. Certes, celui-ci
consiste a dire notre espérance. Mais c’est aussi manifester, par nos vies et nos activités,
’accueil de Dieu en son Fils. Ce témoignage n’est donc pas une activité a ajouter a notre vie
chrétienne, c’est la vie en Christ qui regoit les autres dans ce méme mouvement de grace qui
nous a saisis. Notre témoignage en paroles ne fait qu’en indiquer la source. J. M. Comer fait
un pas de plus en rappelant que notre accueil est encore un reflet du Dieu trinitaire :

Lorsque nous offrons I’hospitalité, nous incarnons la vie intérieure de la Trinité — accueil, invitation,
affection chaleureuse, générosité, provision, sécurité, communauté, satisfaction des besoins, plaisir
et pure joie. Et ‘lorsque nous agissons comme Dieu, nous ressentons ce que Dieu ressent’, puisque
nous partageons sa joie’.

Dans les jours qui viennent, médite et prie en t’appropriant cette pricre :

/seigwew, Je te dis toute ma louange, toute ma gratitude car toi, le Dieu\
saint, éternel, parfaitement suffisant en sol, tu wm’'as accueilli en Jésus-
Christ, tu wm/as fait entrer «chez tol», dans La communion avee toi. Mercl de
wm’avoir pris @ toi tel que j'étais, sur Lla base de tow seul pardon en Christ. €t
Peére, mercl aussi oe ne pas m’avoir Laissé La; tu wm’as pris a tol en ayant le
dessein de me rendre semblable & ton Fils, afin que je sois Le reflet vivant de
celul qui t’a aimé parfaitement dans sa vie d’homme et qui nous a aimés
Jusqu’a livrer de sa vie pour nous. Donne-mol d’gtre mit par ce méme esprit
d’accuell Lia ot tu mas placé: dans la communauté de celles et ceux que tu
as accueillis au méme titre que mol, comme aussi envers celles et ceux gue
tu mets sur ma route, gqui ne te conmaissent pas encore et qui ont besoin de
\vi,we, ewx aussi, cet accuell qui n'est rien d’autre que La vie éternelle. Amen

1. Rosaria Champagne BUTTERFIELD, The Gospel Comes With a House Key, Wheaton [I1], Crossway, 2018,
94-95 (italiques dans le texte).

2. John Mark CoMmER, Practicing the Way, Colorado Springs, Waterbrook, 2024, 132.

SIS,


Lucas COBB


Ay LT RITER 2

T al;l\l\ ‘Q‘;'
152 AT

Vivre en disciples de Jésus-Christ

0%

Ch. 14: Le témoignage des artisans de paix dans un monde polarisé

En bref

Le témoignage des disciples consiste @ montrer au monde, en parole et en actes, un avant-gott
de notre espérance, le royaume éternel de Dieu. Nous avons le privilége de faire rayonner, par
I’Eglise, le caractére de ce régne et de montrer une autre fagon de vivre que celle proposée par
la société. Dans un monde de plus en plus polaris€, deux aspects particulierement importants
de ce témoignage sont le rejet de la colére et des perspectives équilibrées qui rejettent les
extrémes. Ce témoignage inclura également le souci de prendre au sérieux 1’appel a ceuvrer en
vue de la paix et de la réconciliation entre humains.

L. Lire et méditer les passages suivants

a) Pr 12,165 17,145 29,22-23; Jc 1,19-21
L’enseignement des Sages met en garde contre la colere, la tendance a déclencher des
querelles ou a y participer. Comment ces versets décrivent-ils ceux qui agissent ainsi ?

Dans le passage de Jacques, quel lien y a-t-il, a ton avis, entre I’importance d’écouter (Jc
1,19) et la «réception» de la parole de Dieu au v. 21 ? En quoi la colere (v. 20) s’oppose-t-elle
a la réalisation de la «justice de Dieu» ?



Lucas COBB


,‘\q“ﬂﬂ.‘i I 57
\7‘ UIJ‘\I \ ""‘
153 K/ '
b) Mt 5,9.13-16

A ton avis, pourquoi le fait d’étre «artisans de paix» est-il si important dans 1’enseignement
de Jésus ? En quoi cela consiste-t-i1 ?

Mt 5,13-16 donne en quelque sorte «1’ordre de marche » a la communauté des disciples, la
mission a laquelle Jésus appelle I’Eglise. D’apres les v. 13-15, en quoi consiste cette mission ?
Que veut dire cela concrétement ?

D’aprés le v. 16, comment les disciples de Jésus peuvent-ils étre des moyens pour que les
non-chrétiens reconnaissent 1’ceuvre de Dieu ?

¢) Jc 3,13-18
Quelles sont, d’aprées ces versets, les caractéristiques de la sagesse qui vient de Dieu (v.
13.17-18) ? Qu’implique le fait que cette sagesse vient «d’en-haut» ?



Lucas COBB


\a Ll - RUITE ST
YO

S g
:l i ‘\UI“‘“ A

154 4

Comment Jacques décrit-il la soi-disant « sagesse» qui se trouve a I’opposé ? De quoi
s’accompagne-t-elle, d’apres ces versets ?

En disant qu’une telle «sagesse» est «terrestre, charnelle, démoniaque », Jacques veut-il dire
que la personne qui se caractérise par un tel comportement serait possédée par un ou des
démons ? Sinon, comment faut-il comprendre cela ?



Lucas COBB


155

2. Commentaire et réflexions

L Eglise, témoin du royaume

Dans 1I’Ancien Testament, Dieu a choisi
Israél et I’a mis a part pour en faire une illus-
tration concréte de son alliance. Par sa vie,
son adoration et son obéissance, Israél devait
montrer en quoi consiste la vie en commu-
nion avec Dieu. Les nations, dit Moise, « en-
tendront parler de toutes ces prescriptions et
diront: Cette grande nation ne peut étre
qu’un peuple sage et intelligent! Quelle est,
en effet, la grande nation qui ait des dieux
aussi proches d’elle que [’Eternel, notre
Dieu, l’est de nous toutes les fois que nous
l’invoquons ? » (Dt 4,6-7). Isra€l avait voca-
tion a étre, en quelque sorte, une « vitrine» de
I’alliance qui susciterait le désir autour de lui
de «venir voir» la source de sa vie. Ce méme
souci des nations se retrouve dans de nom-
breux psaumes qui invitent les nations a se
joindre a la louange et a I’adoration qu’Israél
offre a Yawh, le Dieu de sa délivrance'.

De méme, dans les Evangiles, Jésus annon-
ce la présence du royaume — ou du régne — de
Dieu et il appelle ses disciples a en incarner
la réalité dans leurs vies, aussi bien collec-
tivement qu’individuellement: la confiance
en Dieu qui, grace a leur appartenance a
Jésus, devient leur Pére, I’amour du prochain,
le pardon, la réconciliation et 1’entraide
réciproques. Apres sa mort et sa résurrection,
Christ donne le commandement de faire des
disciples, non seulement en Israél mais parmi
«toutes les nations» (Mt 28,18-20). A 1’invi-
tation faite aux non-juifs de découvrir la vie
du peuple de Dieu s’ajoute maintenant la
mission d’aller vers les nations. Cependant,
I’invitation a «venir et voir» reste; il forme
méme le complément nécessaire a l’envoi
vers 1’extérieur. Ainsi, soit en allant, soit en
invitant, I’Eglise a pour mission de donner au
monde, en parole et en actes, un avant-got
de son espérance ultime, le royaume éternel.

C’est ce que Jésus fait comprendre dans la
«feuille de route» qu’il donne aux disciples

1. Ps 22,28; 57,10; 96,3.10; 98.,2;
117,1.

105,1; 108.,4;

,\\'*uﬂi I 57

KN g\al““\ "

en Mt 5,13-16, en leur disant qu’ils sont «le
sel de la terre» et «la lumiere du monde». Ce
caractere de sel et lumiére concerne chaque
disciple individuellement. Mais il concerne
aussi I’Eglise qui, par sa vie communautaire,
devra attirer les regards des non-chrétiens et,
de cette fagon, leur permettre de découvrir
celui pour qui elle vit. Par un effet de débor-
dement de sa vie en interne, I’Eglise consti-
tuera le témoignage concret de ce qu’elle
espere :
Une ville située sur une montagne ne peut étre
cachée. On n’allume pas une lampe pour la
mettre sous le boisseau, mais on la met sur le
chandelier, et elle brille pour tous ceux qui sont
dans la maison. Que votre lumiere brille ainsi
devant les hommes, afin qu’ils voient vos
ceuvres bonnes, et glorifient votre Pére qui est
dans les cieux (Mt 5,14-16).

Ce principe d’attraction ne veut pas dire
que ’Eglise singera simplement les valeurs
de la société. Jésus le souligne, le danger
«d’affadissement» est réel (v. 13). Ces ver-
sets impliquent toutefois que, de par leur vie
communautaire, les disciples incarneront une
autre fagon de vivre que celle de la société,
tout en montrant que les valeurs qui les
animent répondent aux aspirations les plus
profondes de leurs semblables non-chrétiens.

Que veut dire cela pratiquement pour I’Eg-
lise du xxi® siecle? Les implications sont
multiples mais nous pouvons relever en parti-
culier les attitudes et comportements a adop-
ter face aux divisions qui caractérisent la so-
ciété actuelle. D’une part, les fractures socia-
les et politiques, d’autre part, la tendance a se
laisser aller a des paroles incendiaires, ten-
dance exacerbée par les technologies moder-
nes de communication’, d’autre part encore,
la conscience de vivre dans un monde déchiré
par la violence, ainsi que le réflexe de vouloir
régler les problémes par ce biais, tout cela
donne un relief particulier a la parole de Jésus

2. Voir Jean-Louis Missika, Henri VERDIER, Le
business de la haine, Internet, la démocratie et les
réseaux sociaux, Paris, Calmann-Lévy, 2022,


Lucas COBB


qui ouvre le sermon sur la montagne: « Heu-
reux les artisans de paix, car ils seront appe-

lés fils de Dieu» (Mt 5,9 BJ).

Refuser la colere dans une société polarisée

Comment étre artisans de paix dans une
société polarisée? Si le chantier est vaste, le
point de départ est simple: commencer par
intégrer le fait que la colére, au lieu de ré-
soudre les problemes, les intensifient au con-
traire. Comme dit le proverbe, « commencer
une querelle, c’est rompre une digue» (Pr
17,14). Au lieu d’obtenir les résultats souhai-
tés, la colére, bien souvent, ne fait qu’«exci-
ter des querelles» (Pr 29,22). Celui qui s’y
adonne est un «insensé» (Pr 12,16). Dans un
monde ou ’on estime qu’il faut « combattre
le feu par le feu», on oublie — comme le sou-
ligne avec raison le bibliste Tom Wright —
que lorsqu’on agit ainsi, c’est le feu qui
gagne’ !

La parole de Jacques montre I’alternative
qui convient aux disciples: « Que tout homme
soit prompt a écouter, lent a parler, lent a la
colere: car la colere de [’homme n’accomplit
pas la justice de Dieuy (Jc 1,19-20). Dans
des situations tendues, surtout lorsqu’on esti-
me étre soi-méme la partie 1€sée, il est tentant
de vouloir obtenir gain de cause en poussant
un «coup de gueule» et en «tapant du poing
sur la table». Certes, on peut parfois réaliser
par ce moyen une justice humaine et il existe
des situations ou une telle justice s’avere
nécessaire. Mais il faut étre attentif a ce que
cela peut cacher en termes de motivations
¢goistes. Nous ne devons surtout pas imagi-
ner que cela permettra de réaliser «la justice
de Dieu», c’est-a-dire d’illustrer le caractére
et les valeurs du régne de Dieu. L’action de

3. «Si vous combattez le feu par le feu, c’est tou-
jours le feu qui gagne. Jésus est venu pour remporter la
victoire sur le feu lui-méme, sur la domination des
brutes et des puissants, en faveur des pauvres, des
doux, des affligés, de ceux qui ont le cceur pur. C’est
précisément parce que Jésus est au cceur de la vraie
bataille qu’il est essentiel de ne pas confondre celle-ci
avec d’autres batailles»; N.T. Wright, Lent for Every-
one, Louisville, Westminster John Knox Press, 2011,
p. 45.

5

ceux qui tirent leur vie de la grace doit reflé-
ter, au contraire, une réalit¢ profondément
marquée par le fait de recevoir: « C’est pour-
quoi, rejetant toute souillure et tout exces de
méchanceté, recevez avec douceur la parole
qui a été plantée en vous et qui peut sauver
vos ames» (v. 21). Exprimer sa colére peut
donner I’impression d’imposer une certaine
«justice» mais celle qu’il faut rechercher est
celle qui nous est donnée; et c’est le contraire
de la colére — I’écoute et la réception — qui
doit caractériser le disciple, comme la com-
munauté dont il fait partie.

A la recherche de I’équilibre

Ce que nous disons de la colere vaut égale-
ment pour les extrémismes. En tant qu’étres
marqués par le péché, nous avons naturelle-
ment tendance a aller vers les extrémes.
Ceux-ci se présentent souvent comme des
solutions tangibles a des problémes percus
comme particulierement aigus ou urgents. De
fait, les extrémes sont presque toujours 1’ima-
ge en creux des exces contre lesquels ils réa-
gissent. De fagon paradoxale, les tendances
opposées se rejoignent dans leurs mobiles
profonds et leurs démarches, alors qu’aux
apparences, elles semblent contraires. Pour
cette méme raison, les extrémes s’en prennent
inévitablement a des épiphénomeénes ou aux
symptomes, au lieu de s’interroger sur les
causes profondes. Ils représentent ce que
I’homme peut faire par ses propres efforts.
L’Eglise, elle, est appelée a rechercher — dans
tous les domaines — 1’équilibre qui vient de
I’Esprit, a se concentrer sur les racines des
maux qui caractérisent les humains a cause
du péché et a soumettre les situations chan-
geantes a la réalité ultime qu’est I’Evangile.
Face aux extrémismes, en politique par
exemple, le chrétien doit étre en mesure de
reconnaitre les aspects justes et positifs des
tendances dont les extrémes représentent une
absolutisation, tout en restant lucide par
rapport aux impasses ou ces extrémes condui-
sent trop facilement.

La encore, si le champ de travail est énor-
me, le point de départ se trouve, non dans les
discours abstraits, mais dans la vie que

Ayt kg

alu‘sl S;\’;V'

156 R


Lucas COBB


I’Eglise et chaque disciple est appelé a culti-
ver au quotidien. Jacques le dit avec clarté:
« Lequel d’entre vous est sage et intelligent ?
Qu’il montre, par sa bonne conduite, ses
ceuvres empreintes de douceur et de sagesse »
(Jc 3,13). Comme dans les Proverbes, la
sagesse et l’intelligence ne se trouvent pas
dans la polarisation mais la «douceur». La
suite montre en quoi consiste cette sagesse:
« La sagesse d’en-haut est d’abord pure, en-
suite pacifique, modérée, conciliante, pleine
de miséricorde et de bons fruits, sans partia-
lité, sans hypocrisie» (Jc 3,17). 1l ne s’agit ni
d’abandonner ni de taire ses convictions.
Toutefois, celles-ci doivent étre forgées dans
la «modération », sans parti pris, et exprimées
dans la paix. Elles ne doivent pas seulement
tenir compte de la position opposée mais
considérer les personnes qui 1’avancent, sa-
chant qu’elles ont été créées, elles aussi, pour
étre images de Dieu. Le propos de Jacques se
résume ainsi: 1’équilibre — et non les extré-
mes — est de I’Esprit. De fait, Jacques décrit,
avec d’autres mots, le fruit dont Paul parle
ailleurs: «Le fruit de [’Esprit est: amour,
joie, paix, patience, bonté, bienveillance,
fidélite, douceur, maitrise de soi » (Ga 5,22).

A Dlinverse des attitudes faconnées par
I’Esprit se trouve ce qui pourrait ressembler a
une sagesse mais qui, de fait, n’en est pas une
et qui s’accompagne inévitablement de dis-
corde, d’ambition, de jalousie et de mensonge
(souvent «bien intentionné» !). Cette «sages-
se», avertit Jacques, «n’est pas celle qui
vient d’en haut,; mais elle est terrestre, char-
nelle, démoniaque » (Jc 3,15)». En quoi peut-
elle étre «démoniaque»? Sans étre le fait
d’une possession par des démons, cette «sa-
gesse» trouve ses motivations profondes dans
les mémes tendances qui caractérisent le
monde spirituel rangé contre Dieu. Se laisser
a aller a la colére, aux extrémes, a la
discorde, c’est se laisser animer par le méme
«désordre» que celui qui régne au sein des
puissances du chaos et des téncbres! Les
résultats seront conformes aux sources ou
’on puise. A I’inverse, dit Jacques en guise
de conclusion, « Le fruit de la justice est semé
dans la paix par les artisans de paix » (v. 18).

5

Pratiquer la paix concretement

Comment, concrétement, €tre des «artisans
de paix»? Plus que d’un comportement
précis, il s’agit d’une fagon de vivre qui, dans
mille et une situations, n’attisera pas les
tensions mais aidera a dépasser les conflits.
Voici quelques réflexions et suggestions pra-
tiques:

« Etre artisans de paix sur le plan individuel
commence par veiller sur notre bouche: il
importe, non de faire taire la vérité, mais de
cultiver un langage constructif qui édifie,
de relever ce qui est positif tout en renon-
cant a toute forme de calomnie et de médi-
sance (Ph 4,8), de savoir passer sur une
faute lorsque les conséquences sont mini-
mes.

* Une partie importante des réseaux sociaux
fait son fonds de commerce sur la base des
réactions agressives qui encouragent 1’inter-
naute a rester «engagé». Etre artisans de
paix dans ce domaine peut consister a ré-
pondre a une remarque incendiaire, non en
rendant la pareille mais en formulant une
réponse constructive.

* La réputation est a la fois un des atouts les
plus précieux qu’une personne peut avoir
dans les relations humaines et, en méme
temps, une des choses les plus fragiles. Etre
artisan de paix implique veiller a protéger
la réputation des autres, soit en ne répan-
dant pas des bruits infondés ou injurieux,
soit, 1a ou il est possible, en prenant la dé-
fense d’une personne critiquée par un tiers
(et, souvent, derriére son dos!).

« L’Eglise est appelée a étre le lieu de la
réconciliation (Mt 5,23-25). Etre artisan de
paix implique pratiquer la réconciliation au
sein de la communauté, ainsi que la protec-
tion des relations parmi ceux qui en font
partie.

« A Dinterface entre 1’Eglise et le monde
non-chrétien, il peut étre utile d’initier des
activités (randonnées, barbecues, etc.) réu-
nissant chrétiens et non-chrétiens, qui don-
nent a ceux-ci ’occasion de voir comment
vit une communauté marquée par le souci
de vivre la paix;

Ayt kg

alu‘sl S;\’;V'

157 R


Lucas COBB


158

* Comment étre artisans de paix en dehors de
I’Eglise? Sur le plan de la vie locale, cela
peut conduire a un engagement politique en
ce sens, ou le fait d’encourager un meilleur
vivre-ensemble par un engagement concret
au sein de l’'université ou 1’on étudie ou
dans dans le quartier ou I’on habite.

Cette énumération veut surtout donner des
exemples susceptibles d’amorcer une réfle-
xion concréte. Encore une fois, étre artisans
de paix implique d’abord une facon d’érre.
Cela s’incarne dans des actes concrets qui
peuvent étre spontanés, des réflexes naturels
de ce que nous sommes en Christ. Cela peut
¢galement prendre la forme d’actions
intentionnelles. Dans les deux cas, notre désir
sera que notre «lumiére», comme le dit
Jésus, «brille ainsi devant les hommes, afin
qu’ils voient vos ceuvres bonnes, et glorifient
votre Pere qui est dans les cieux » (Mt 5,16)!

& \"‘uﬂi ML 57,

)

,‘x

o

VA
Qﬂ )

J

SIY o


Lucas COBB


,\‘\"‘“H I 457

SIN
159 * *K\UIJ \‘

3. Questions d’application

a) Dans quelle mesure ai-je tendance a régler les situations ou j’ai I’impression d’avoir subi
un tort par des manifestations de colére ? Si j’analyse la derniére fois ou cela m’est arrivé,
quels ont été les mobiles qui m’ont poussé a agir ainsi? Sois précis !

b) Dans quelle mesure est-ce que je suis attiré par ce qu’on pourrait qualifier d’extrémismes ?
Si j’analyse cette attirance, qu’est-ce qu’il peut y avoir chez moi qui me pousse dans cette
direction ?

¢) Imagine la situation suivante ou un couple marié que je connais (mais dont je ne me sens

pas spécialement proche) se sépare : J’entends une rumeur comme quoi le mari a quitté sa

femme en raison d’une liaison avec une autre femme. Quelqu’un me demande ce qui se passe.

De fagon spontanée j’aurais tendance a:

1. Dire ce que je sais de la situation, y compris pour ce qui est de la rumeur au sujet d’une
autre femme (apres tout, répéter de tels bruits permet de faire savoir que je sais quelque
chose que les autres ne savent pas!);

2. Dire ce que je sais de la situation, y compris pour ce qui est de la rumeur au sujet d’une
autre femme mais en précisant que ce dernier point est un bruit que j’ai entendu et que je
ne sais pas si c’est fondé ou non;

3. Dire ce que je sais de la situation mais sans répéter la rumeur au sujet d’une autre femme.

N.B.: En répondant a cette question, le but n’est pas de donner «la bonne réponse » mais de
nous aider a mieux percevoir notre propre action !


Lucas COBB


o \"‘uﬂi I 4 7

"’ g h\l s;'
160 :MUL S

o

d) Imagine la situation suivante : dans I’Eglise ou je suis membre, une autre personne me fait
une remarque injustifiée qui, intentionnellement ou non, m’humilie devant d’autres
personnes. Comment aurais-je tendance a réagir ?

1.
2.

En me mettant en colére et en quittant I’Eglise ;

En répondant a I’autre du tac-au-tac de fagon a le remettre «a sa place» et a lui faire
comprendre que ce qu’il a dit ne refléte que sa propre stupidité ;

En répondant a I’autre sans me facher, en lui expliquant ce qu’il n’a pas compris et
pourquoi sa remarque n’est pas justifiée;

En ne me défendant pas et en me disant que la situation ne mérite pas que je revienne la-
dessus, ni sur le moment, ni en allant trouver I’autre apres pour en discuter ;

En ne me défendant pas sur le moment mais en allant trouver 1’autre apres pour lui
expliquer que sa remarque m’a blessé, afin de dépasser le ressentiment que je peux avoir
et pour m’assurer que sa remarque ne cache pas quelque chose qu’il a contre moi.

N.B. : Encore une fois, en répondant a cette question, le but n’est pas de donner «la bonne
réponse » — qui peut étre différente suivant les situations ! — mais de nous aider a mieux
percevoir comment nous avons réellement tendance a agir dans de telles circonstances.

e) Y a-t-il des situations dans ma vie en ce moment ou j’ai besoin de faire ceuvre d’artisan de
paix ? Si oui, laquelle ? Comment est-ce que je peux y agir concrétement ?



Lucas COBB


161

4. Pour passer a la pratique

La semaine derniére, nous avons passé en
revue nos efforts pour adopter un style de vie
missionnel et le matériel du chapitre t’a
encouragé a un engagement plus intentionnel.
Rappelons-nous, nous sommes appelés en
tant que disciples a nous approprier la mis-
sion du Christ qui consiste a faire connaitre
1’Evangile par nos paroles et par nos actes.

Cette semaine, il s’agira de mieux cerner
I’état spirituel d’une personne sur ta liste de
priere et de réfléchir a une fagon simple de lui
partager 1’Evangile. Tu trouveras ci-dessous
un exemple de cette démarche. Fais ce travail
dans la priere, en demandant a Dieu de t’aider

AN
Zig

a comprendre les besoins et 1’état spirituel de
cette personne. Celle-ci peut étre ouverte, ou
non, a entendre I’Evangile en ce moment,
mais a tout le moins tu peux lui montrer
I’amour du Christ par tes actes. Si la personne
s’intéresse a la foi et est en recherche, c’est
peut-étre le moment de raconter ton parcours
et ton cheminement ou d’aborder la question
de la foi au cours d’une conversation. Si ce
n’est pas encore le cas, tu peux manifester
I’amour du Christ de maniére pratique, d’une
facon ou d’une autre. Sois prét a parler de
cette personne lors de la prochaine rencontre.

nom de la
i personne, relation

'
k

Simon, étudiant en faculté de lettres. On se connait depuis deux ans.
Nous faisons des randonnées a vélo de temps en temps

évaluation
spirituelle

Simon est intéressé par la spiritualité, se dit «spirituel mais pas
religieux ». Pense que toutes les religions conduisent a Dieu. Se
considéere étre une «bonne personne ».

S S S

besoins actuels

'
k

Ne partage pas beaucoup ses sentiments mais je sais qu’il a été assez
ébranlé par le déces de son oncle dont il était tres proche.

{ points particuliers

Tout en se disant attiré par la spiritualité, Simon reste trés soucieux
d’organiser sa vie autour de ses priorités. Il se montre régulierement
frustré dans les domaines ou il n’arrive pas a atteindre ses objectifs.

sujets de priere

Je prie pour que Simon puisse reconnaitre la différence entre une
spiritualité qui soit au service de I'individu et la foi au Christ qui nous

W\ L BT A
A

donne une vie nouvelle... en échange de notre vie.

mes démarches
jusqu’ici

Je discute souvent avec Simon quand on fait des sorties a vélo. J’ai pu
parler a quelques reprises de ce qui me parait étre la différence entre les
autres religions et la foi chrétienne.

ce gue je veux
encore faire

Continuer a cultiver I'amitié. Proposer a Simon de participer a une sortie
avec quelques personnes de I’Eglise, ce qui pourrait donner I'occasion
de voir d’autres chrétiens et de discuter de la foi avec eux aussi.


Lucas COBB


SN g,

r N IS
- g;‘l“‘ ‘\UE Sl\v

—
. nom de la
! personne, relation

r

évaluation
spirituelle

besoins actuels

points particuliers

sujets de priere

mes démarches
jusqu’ici

ce que je veux
encore faire



Lucas COBB


$4 v 2

N 'a |
163 it ) S

Conclusion

En Ep 6,15, Paul appelle I’Evangile «la Bonne Nouvelle de la paix». Il ne s’agit pourtant
pas, en premier lieu, d’une paix intérieure, d’une nouvelle qui nous donne d’étre paisibles
malgré les circonstances. Colossiens 1,20 précise que Dieu a «fait la paix» par la croix. Cette
affirmation a en premier lieu des implications d’ordre cosmique: Dieu a «pacifié¢» les forces
qui lui sont contraires, il a «réconcilié» — ¢’est-a-dire fait entrer dans 1’ordre — « aussi bien ce
qui est sur la terre que ce qui est dans les cieux ». Par la croix, par sa victoire sur la mort le
matin de Paques, Jésus-Christ a rétabli la paix. Une partie importante de I’espérance
chrétienne se situe en rapport avec le jour ou cette paix, cet ordre s’étendra définitivement a
toute la création. En attendant, les bienfaits de cette paix se trouvent dans celle que nous
avons avec Dieu. Ils se trouvent aussi dans la possibilité d’une paix intérieure, tout en ayant
une visée plus large. On le voit, la paix est une facette du salut, de la situation eschatologique.

Mais comme ce chapitre a permis de voir, la paix que nous avons recue et qui est prémices
du salut définitif doit se manifester autour de nous, tout d’abord dans I’Eglise, la communauté
des réconciliés. Etre artisans de paix n’est donc pas simplement un moyen d’attirer celles et
ceux que nous cotoyons au salut; c’est vivre le salut concrétement, ¢’est permettre aux autres
d’en voir le caractére concret et d’en recevoir un avant-gott.

Compris de cette fagon, vivre en artisans de paix, loin d’étre une activité dans laquelle nous
nous engageons simplement, est 1’effet de I’action de I’Esprit qui transforme nos vies (Ga
5,22; Rm 8,6). Si nous sommes appelés a cultiver une telle paix, elle est d’abord, comme tout
dans la vie chrétienne, un don. En effet, dit encore Paul, « le royaume de Dieu, c’est non pas
le manger ni le boire, mais la justice, la paix et la joie, par le Saint-Esprit » (Rm 14,17).

Dans les jours qui viennent, médite et prie en t’appropriant cette priere :

(. A ; ) ; , 2)
Seigneur, merct pour La paix gue tu as fondée en Jésus-Christ. Tu as enlevé

ce qui nous séparait de tol et les uns des autres, et tu nous as réconciliés
avece tol par La croix. Accorde-mol de jouir pleinement de cette paix avee toi.
Fais que cette paix que ton Esprit produit en mol s’étende autour oe wot.
Fais de mol un artisan de paix dans ma famille, La ok j'habite, La ol je tra-
vaille. @ue la communauté de disciples a laguelle jappartiens puisse vivre,
elle aussi, cette paix et cette réconciliation. Bt donne-nous de faire rayonner
ta paix dawns le quartier, La ville et la région ok tu L'as placée. Bt Seigneur,
hite Le jour ol nous expérimenterons parfaitement une paix totale dans ton
royawme éternel. Je te le demande au nom de Jésus-Christ, de celui qui est Le
prince de la paix. Amen
- J



Lucas COBB


,\\q“ﬂf L RN

164 9"'1{‘
Vivre en disciples de Jésus-Christ

Ch. 15: Souffrance, persévérance et espérance

En bref

Parmi les plus grandes idoles en occident se trouvent la sécurité et le confort. Les Ecritures,
elles, parlent des souffrances inévitables des disciples et nous appelle méme a en faire un
sujet de joie. Non pas qu’elles aient une valeur intrinseque devant Dieu; mais puisque les
souffrances que 1’on rencontre en raison de la foi sont la conséquence du témoignage chrétien
et de la résistance que ce dernier suscite, puisque Dieu les utilise pour nous faire grandir dans
la conformité au Christ, elles peuvent étre considérées comme un privilége. La réalité des
souffrances nous pousse aussi a persévérer, malgré les difficultés. Notre encouragement est de
savoir que, dans la souffrance, nous marchons dans les traces du Christ et que, au-dela des
souffrances présentes, ce qui nous attend est la réalité du royaume éternel de Dieu.

L. Lire et méditer les passages suivants

a) Jc 1,2-4; Rm 5,1-5
D’apres ces deux textes, pouvons-nous dire que les épreuves sont une bonne chose ? Pouvons-
nous dire qu’elles sont utiles ? Si oui, de quelle maniére ? Sinon, pourquoi pas ?

De quelle fagon la «tribulation» (ou «1’épreuve) produit-elle «la persévérance», la
persévérance une « fidélité éprouvée » et la fidélité éprouvée «1’espérance» ?

UIJ‘\I \;\""


Lucas COBB


W e g P

E T

165

b) Lec 8,5-8.11-15

Dans ce passage, y a-t-il une contradiction par rapport au v. 13 et les deux passages que nous
venons de voir ? Comment comprendre la différence entre ces passages et ce que Jésus dit
ici?

Qu’est-ce qui fait la différence entre les personnes décrites aux versets 13-14 et au verset 15?

¢) Rm 8,17-25

D’apres ce passage, qu’est-ce qui explique la souffrance des chrétiens ? En quoi ces
souffrances consistent-elles ?

Comment expliciter le lien aux v. 24-25 entre salut, espérance et persévérance ?



Lucas COBB


W e g 2

s
\;‘;} UI;\\I \ ‘s“-

166

d) 1P 2,20-25; 4,13-16
En 1 P 2,20, Pierre dit que c’est «une grace» de souffrir pour avoir fait le bien et que c’est ce
a quoi nous avons été appelés. Comment comprendre cela?

D’aprés 4,13-14, que montrent nos souffrances, ¢’est-a-dire 1I’opposition que nous rencontrons
a cause de notre foi? Cela veut-il dire que nous sommes sauvés par nos souffrances ? Si ce
n’est pas le sens de ces versets, qu’est-ce que Pierre veut y faire comprendre ?



Lucas COBB


167

2. Commentaire et réflexions

La souffrance et la persévérance en occident

Une des caractéristiques propres a la socié-
té occidentale du xxi° siécle est le désir d’évi-
ter le plus possible la souffrance. Une « bonne
vie» est définie comme une vie sans souf-
france, une vie ou 1’on bénéficie d’une situa-
tion de sécurité matérielle et, si possible, de
prospérité. Aux yeux de beaucoup, la valeur
d’une vie se mesure en termes d’absence ou,
a l’inverse, de présence et d’intensit¢ des
souffrances physiques ou émotionnelles. Bien
sar, 1’1déal d’une vie sans souffrance est inac-
cessible a la plus grande partie du monde en
dehors de I’occident. Méme a I’intérieur des
pays prosperes, elle tient du réve pour beau-
coup. En réalité, les souffrances font partie de
la vie. Quand bien méme il serait possible de
faire disparaitre toute souffrance physique,
d’autres formes — souvent plus débilitantes —
resteront. La vraie question n’est donc pas de
savoir comment éviter la souffrance mais
comment vivre avec les souffrances qui rele-
vent de notre réalit¢ humaine.

Une deuxieme question, celle de la persé-
vérance, pourrait sembler sans lien avec ce
qui vient d’étre dit. Les sociologues souligne-
nt que notre société actuelle, en particulier les
générations qui succedent a celle des Baby-
Boomers, est frileuse devant toute idée d’en-
gagement a long-terme. Dans le domaine du
mariage, l’engagement «jusqu’a ce que la
mort nous sépare» ceéde devant le réflexe
«On verra si ca tient». Ce changement de
mentalité s’explique en partie par la culture
de 'immédiat qui a fait perdre 1’habitude
d’attendre, ou de poursuivre une activité qui
ne débouche pas tout de suite sur I’objectif
visé. Cela étant dit, la question de souffrance
y est aussi pour quelque chose. Dans beau-
coup de domaines, la réussite ne vient qu’au
bout d’efforts importants, au moyen de sacri-
fices personnels, donc d’une certaine souf-
france. En évitant a tout prix la souffrance, on
renonce du méme coup a la persévérance né-
cessaire pour arriver a des résultats durables.

,\\"‘“H I 457

KN g\al““\ "

Les épreuves dans la vie chrétienne

Un regard rapide a 1’Ecriture suffit a faire
comprendre que la perspective biblique, tant
sur la souffrance que sur la persévérance, est
bien différente. Aussi paradoxal que cela
puisse paraitre, Jacques encourage ses lec-
teurs a considérer comme «un sujet de joie
complete » les épreuves auxquelles ils sont
confrontés (Jc 1,2). Paul va dans le méme
sens, disant: « Nous nous glorifions méme
dans les tribulations » (Rm 5,3). Il s’agit spé-
cifiquement d’épreuves qui surviennent en
raison de la foi, point sur lequel il faudra
revenir. Cependant, ce qui surprend est I’af-
firmation que de telles souffrances peuvent
étre accueillies, et cela avec joie. Non pas
que les épreuves soient positives ou bonnes
en soi, mais Dieu les utilise pour faire
avancer ses enfants sur le chemin de I’obéis-
sance. De méme que Jésus-Christ « a appris,
bien qu’il fiit le Fils, |'obéissance par ce qu’il
a soufferty (He 5,7-8), Dieu se sert des ép-
reuves pour nous former a I’image de celui
auquel nous appartenons.

Comment comprendre cela? Ces mémes
passages décrivent une dynamique qui, si elle
n’est pas identique pour chacun, dessine les
contours d’un cheminement: les épreuves ou
tribulations obligent a tenir ferme malgré les
difficultés, c’est-a-dire a apprendre la persé-
vérance (Rm 5,3)'. La persévérance, elle,
produit une fidélité éprouvée (v. 4). Cette der-
niére expression évoque la transformation de
notre caractere, notre capacité a rester con-
stants, résilients face a 1’adversité. De fagon
analogue, Jacques parle du fait d’étre « par-
faitement qualifiés, sans défaut, et qu’il ne
vous manque rien» (Jc 1,4 Sg21). Le terme
«parfait» ne suggere pas ici une perfection
morale ou autre. Il fait référence a la maturi-

1. La Col. parle en Jc 1,3-4 de «patience» mais le
mot employ¢ (hypomone), le méme que Paul utilise en
Rm 5,3-4, se traduit mieux par «persévérance». La
patience est un état d’esprit — I’acceptation de 1’adver-
sit¢ dans I’attente d’un changement — alors que la per-
sévérance désigne plutot /’action de poursuivre un but
malgré I’opposition.


Lucas COBB


té. Or, ce caractére éprouvé, poursuit Paul,
affermit notre espérance (Rm 5,4). En d’aut-
res termes: plus nous apprenons a faire face
aux épreuves, plus I’espérance a la fois rem-
plit notre horizon, devient un mobile puissant
de notre action, et fait grandir en nous le désir
d’entrer dans la plénitude de ce que Dieu
nous tient en réserve.

La parabole du Semeur chez Luc va dans le
méme sens. Jésus parle de quatre sortes de
«terres». Dans les trois dernieres il est
question d’«épreuves» et de «soucis de la
vie» (Lc 8,13-14). Qu’est-ce qui change entre
la dernicre «terre» et les autres ? La différen-
ce se trouve, premierement, dans «1’enracine-
ment» et par conséquent dans la capacité, ou
non, a résister a I’opposition, ainsi qu’a 1’at-
trait qu’exercent « les richesses et les plaisirs
de la vie» (v. 14). Deuxiémement, en raison
de cette orientation fondamentale — le v. 15
parle d’« un ceeur bon et honnéte » —, ceux qui
sont décrits comme une terre fructueuse per-
severent. lls «entendent la parole [...], la
retiennent et portent du fruit par la perséve-
rance». Les uns et les autres connaissent
I’épreuve. Ce qui distingue ceux chez qui la
semence parvient a maturité, c’est le fait d’al-
ler jusqu’au bout, en raison d’un vrai ancrage
dans la parole de I’Evangile. En faisant le lien
avec Jacques 1 et Romains 5, nous pourrions
méme dire que c’est au moyen de cette persé-
vérance que le ceeur «bon et honnéte» appro-
fondit ses racines.

Paul développe cette question ailleurs de
fagon étonnante puisqu’il semble affirmer
que I’acceptation des souffrances est une con-
dition de notre participation a la gloire future.
En tant qu’« héritiers de Dieu, et cohéritiers
de Christ», nous accéderons a toutes les
richesses du salut. Il n’y a pourtant la aucun
automatisme: I’héritage immérité qu’est le
royaume éternel nous sera accordé, dit I’apot-
re, « si toutefois nous souffrons avec lui, afin
d’étre aussi glorifiés avec lui» (Rm 8,17). La
encore, Paul ne suggere pas que nous devions
chercher la souffrance ni que les épreuves
auraient une valeur rédemptrice. En revanche,
marcher dans les traces du Maitre implique
nécessairement €tre confrontés a une opposi-

5

tion analogue a celles que lui-méme a con-
nues. S’y refuser par crainte de souffrir ou
par désir du confort personnel, cela ne mon-
trerait-il pas que nous ne suivons pas en réali-
té celui qui nous a devancés et nous appelle a
mettre nos pas dans les traces qu’il nous a
laissées ?

La persévérance implique, ultimement, res-
ter fidele jusqu’au salut final, ce qui nous met
en face d’un mystere, celui de Dieu qui persé-
vere en nous et promet de nous garder jus-
qu’a la fin! Mais de fagon pratique, il faut
souligner que la persévérance doit caracté-
riser foute notre vie. La Bible nous appelle a
la constance, a une fermeté dans nos engage-
ments, y compris lorsque cela s’avere diffici-
le; elle met en évidence I’importance d’étre
des hommes et des femmes de parole, qui
tiennent leurs promesses. Or, en progressant
dans ce domaine, nous grandissons en tant
qu’étres humains créés en 1’image de Dieu,
car celui qui nous appelle a la persévérance
n’est autre que le Dieu fidéle qui ne peut
mentir et qui a prouvé son attachement a ses
promesses en allant jusqu’a envoyer son
propre Fils pour notre salut!

L’espérance, jusqu’ou ?

Dans ce méme passage de Romains 8, Paul
souligne que les épreuves que nous traver-
sons en raison de notre foi — « les souffrances
du temps présent» — sont sans commune
mesure avec ce qui nous est promis et qu’il
appelle « la gloire a venir » (v. 18). Nous arri-
vons ici au contenu essentiel de I’espérance
chrétienne. Alors que celle-ci a souvent été
décrite comme le fait d’«aller au ciel» au
moment de notre mort, Paul parle de la pro-
messe de résurrection, « [‘adoption, la rédem-
ption de notre corps » (v. 23). Cette espérance
concerne en fait toute la création. Celle-ci,
qui a été soumise aux conséquences désas-
treuses du péché, ne sera ni mise de coté ni
détruite mais renouvelée, glorifi¢e, transfor-
mée afin de participer a la méme incorrup-
tibilité qui caractérise le Christ ressuscité
aujourd’hui et qui nous sera donnée lors de
son retour. Elle a donc elle aussi, dit Paul,
«une espérancex: elle «sera libérée de la

Ayt kg

alu‘sl S;\’;V'

168 R


Lucas COBB


servitude de la corruption, pour avoir part a
la liberté glorieuse des enfants de Dieu» (v.
21)%

De fait, avec la foi et ’amour, 1’espérance
est une composante essentielle de la vie chré-
tienne’. Paul dit méme que le salut auquel
nous avons commenceé a golter — notre con-
formité totale au Christ glorifi¢ et la pleine
possession de I’Esprit — est avant tout quel-
que chose que nous espérons. C’est le Christ
ressuscité qui incarne en sa personne la réali-
té du salut. Comme le dit I’apotre Jean, dans
son humanité glorifi¢ Jésus-Christ est ce que
nous serons. 11 est a la fois la promesse vivan-
te et la concrétisation de notre rédemption:
«Ce que nous serons n’a pas encore été
manifesté; mais nous savons que lorsqu’il
sera manifesté, nous serons semblables a lui,
parce que nous le verrons tel qu’il est.
Quiconque a cette espérance en lui se purifie,
comme lui le Seigneur est pur» (1 Jn 3,2-3).

Dans la société matérialiste, profondément
sécularisée qui est la notre, il est facile se
focaliser sur les aspects présents de la vie
chrétienne, en particulier les bienfaits qui
découlent de la foi. Cela est notamment vrai
dans notre fagon de présenter 1’Evangile. Or,
s’il est vrai que la Bonne Nouvelle nous
apporte des aujourd’hui la réconciliation avec
Dieu, I’Esprit qui ceuvre en nous, ainsi qu’un
sens a I’existence qu’aucune philosophie ne
peut offrir, 1’Ecriture présente notre vie
actuelle comme un pélerinage’. Ce pélerinage
vers le royaume éternel s’accompagne inévi-
tablement de difficultés, d’épreuves, de dou-
tes, de «traversées du désert». Vouloir occul-
ter ces aspects, a nous-meémes ou aux autres,
risque de créer une image de la foi qui ne
peut que décevoir. A I’inverse, nous souvenir
que l’espérance est au cceur d’une vie de
disciple permet de fixer les yeux, en particu-
lier lorsque les difficultés surviennent, sur

2. Les implications de la résurrection du Christ, y
compris pour la création, sont abordées dans Donald
CoBs, L’espérance: Comment demain transforme au-
jourd’hui (coll. Question Suivante), Farel-Excelsis,
Charols, 2020).

3. 1Co13,13.
4. 1P1,1;2,11;He 11,13-16; 13,14

5

I’horizon éternel qui se tient au-dela des cir-
constances présentes et de replacer celles-ci
dans leur juste perspective.

La joie de [’attente

Le lien entre épreuves, persévérance et
espérance n’est peut-&tre nulle part plus
visible que dans la premiére épitre de Pierre.
Pierre écrit dans une situation d’oppression
ou ses lecteurs étaient relégués aux marges de
la société, raillés, exposés au risque d’étre
rejetés par leurs familles, amis et employeurs.
La tentation aurait été grande de céder devant
la pression sociale, d’abandonner la foi ou de
se laisser gagner par le découragement. De
facon étonnante, Pierre affirme que subir une
telle opposition n’est rien de moins qu’«une
grace devant Dieu» (1 P 2,20). C’est méme a
de telles épreuves, dit-il, que les chrétiens ont
été «appelés». Comment comprendre cela?
Dans sa réponse, nous retrouvons cette idée
que les disciples de Jésus sont ceux qui «sui-
vent ses traces» (v. 21). Il ne s’agit pas de
dire que nos souffrances auraient une valeur
salvifique; c’est bien par ’ceuvre du Christ,
par «ses meurtrissures» que nous avons ¢été
«guéris» (v. 24). Toutefois, les souffrances
liées a notre témoignage — et dans lesquelles
nous avons a persévérer — sont comme une
preuve visible que nous avons réellement été
unis a celui qui nous devance sur ce chemin.
En ce sens précis, dit Pierre, nous participons
aux souffrances du Christ. Et en raison de
cette participation a la vie du Maitre, ceci
jusque dans les épreuves, nous pouvons y
trouver un encouragement et non de la tristes-
se ou de I’amertume: « Au contraire, réjouis-
sez-vous de participer aux souffrances du
Christ, afin de vous réjouir aussi avec alléeg-
resse, lors de la révélation de sa gloire»
(4,13).

& %k 3k

La persévérance est plus qu’une attitude et
elle est plus qu’une simple action. C’est un
trait de caractére qui doit déterminer tout ce
que nous faisons, faire de nous des femmes et
des hommes constants, fiables et intégres.
Cela sera possible a la seule condition que
nous gardions les yeux fixés sur 1’objet

Ayt kg

alu‘sl S;\’;V'

169 R


Lucas COBB


R
VW i g,

S g
:l i ‘\UI“‘“ A

170 4

ultime de notre espérance, celui qui nous
rendra comme il est, lors de son retour: « Or,
[’espérance ne trompe pas, parce que
[’amour de Dieu est répandu dans nos coeurs
par le Saint-Esprit qui nous a été donné»
(Rm 5,5)!


Lucas COBB


& \' Wi s iy

UIJ‘\I \;\’ v

' »

171

3. Questions d’application

a) Y a-t-il des domaines dans ta vie ou la peur de souffrir t’empéche d’étre fidele a Dieu et a
sa Parole ? Si oui, lesquels ? Sois précis. Comment est-ce que tu peux dépasser concrétement
ces craintes ?

b) Quand tu passes par des moments d’épreuve ou de souffrance, comment réagis-tu de fagon
générale ? En te laissant accabler ou paralyser par les circonstances ? En faisant des reproches
a Dieu? En prenant la situation avec philosophie ? En te réjouissant, sachant que Dieu va
utiliser cette situation pour te former a son image ? Sois honnéte !

¢) Sur une échelle de 1-10 comment situerais-tu ta constance dans les engagements que tu
prends ? Quelles actions peux-tu faire pour progresser dans la persévérance et dans la fidélité
a ces engagements ?



Lucas COBB


RO 7 Ik 457,

A

Y RIS
o ! A\
172 upa” Y

d) Quelles sont les activités ou domaines précis ou tu es souvent tenté de ne pas persévérer ?

e) Comment peux-tu cultiver concrétement des attitudes d’espérance ? Tout en sachant que
I’espérance est une attitude qui englobe toute la vie, noter quatre actions que tu peux faire
pour que I’espérance devienne davantage un aspect central de ta vie:

1.

f) Ultimement, la persévérance n’est pas déterminée par la force de notre caractére, ni par nos
propres efforts, mais par Dieu qui persévere en nous et nous forme a la constance. Sachant
cela, dans les lignes qui suivent, formule une priere en demandant a Dieu de te donner de
grandir dans la fidélité, dans la persévérance, dans la joie dans les €preuves, et dans
I’espérance.



Lucas COBB


173

4. Pour passer a la pratique

AN
Zig

« Tenez-vous toujours préts a vous défendre face a tous ceux qui vous
demandent de rendre compte de I'espérance qui est en vous» (1 P 3,15).

La section «pour passer a la pratique» a
pour but de t’aider a développer certains réf-
lexes et habitudes qui te permettront d’entrer
davantage dans un style de vie missionnel,
dont la pricre, le service et le témoignage. La
semaine derniére, il t’a été proposé d’évaluer
la condition spirituelle d’une personne sur ta
liste de pricre et de réfléchir comment lui pré-
senter 1’Evangile, de fagon simple, en paroles
et en actes. Cette semaine, il s’agit de com-
mencer un journal, afin de garder une trace
des activités et des progres réalisés dans ton
témoignage. Un exemple est fourni ci-apres.
Note bien tout ce que tu as pu faire dans ce

domaine, aussi minime soit-il.

Ce travail n’est évidemment pas a faire une
seule fois. D’ailleurs, pourquoi ne pas te don-
ner comme défi de tenir ce journal, dans un
premier temps, sur une période de soixante
jours, ce qui serait un excellent moyen de
garder présent a DI’esprit I’importance d’un
style de vie missionnel. Ce serait encore
mieux si tu te mettais ensemble avec quel-
quun du groupe de facon a pouvoir vous
rendre compte régulierement, I'un a 1’autre,
de vos progres et difficultés dans ce domaine.

W\ L BT A
a JKSUS “\",é

Date

Activités/progrés

25/05

J’ai retravaillé mon témoignage et y ai fait quelques modifications. Je I'ai
donné a une autre personne qui participe a la formation. Elle m’a dit que
c’était globalement bien mais par moment un peu «préchi-précha».

26/05

J’ai proposé a Jean-Claude de bivouaquer le week-end prochain. Deux
amis de I'Eglise viendront aussi. Je prie pour que cela donne lieu a des
discussions franches sur la foi.

28/05

J’ai commencé a prier pour Giselle.

29/05

J’ai passé un long moment a prier pour Giselle. On s’est retrouvé en ville
cet aprés-midi pour prendre un pot ensemble. J’avais dans I'idée de
parler de Dieu mais j’ai finalement manqué de courage.

30/05

On s’est retrouvé avec Paul pour le week-end en bivouac. Paul viendra
aussi mais il ne connait pas encore Jean-Claude. Je prie pour que Dieu
me donne les bonnes paroles!

01/06

On a bivouaqué avec Jean-Claude et les autres ce week-end. De super
discussions autour du feu. Jean-Claude réfléchit depuis quelques temps
a I'existence de Dieu et il lit pas mal au sujet des religions.

03/06

Je me suis retrouvé avec Giselle aujourd’hui. Elle est trés découragée
dans sa recherche de travail. Je lui ai dit que je prierais pour ¢a. Elle m’a
dit gu’elle appréciait vraiment.

7/06

Je commence a me sentir plus a I’aise avec mon témoignage. On ira voir
un film ce soir avec Jean-Claude et 2-3 autres personnes de I'Eglise. On
ira boire un pot apres. Je prie pour que cela donne lieu a de bonnes
discussions et que je puisse partager I’Evangile avec lui.


Lucas COBB


$9d s g3,
QWARH o g5y,
> UI‘J‘“S;\‘?'

£
174 AT

Quand on s’était retrouvé avec Giselle la derniére fois, je lui avais parlé
de la confiance gu’on pouvait avoir en Dieu. Au téléphone aujourd’hui
elle m’a rappelé que je lui avais dit ¢a et elle m’a demandé de lui en dire
plus! On va se retrouver demain. Je vais lui donner un Evangile de Luc et
lui proposer de le lire.

[ R ————

Alors que tu réfléchis a ton témoignage, pense encore a ceci: Dieu ouvre parfois des portes
et nous donne des occasions de rendre témoignage, alors que nous ne I’avions pas prévu. De
méme, il y a des fois ou nous créons nous-mémes des occasions en initiant la discussion. Y a-
t-il eu cette semaine des occasions ou tu as pris ’initiative d’entrer en discussion au sujet de
la foi? A I’inverse, y a-t-il eu des opportunités au témoignage que tu n’as pas saisies ?

Prends un instant pour réfléchir aux occasions saisies et aux opportunités manquées. En ce
qui concerne ces dernicres, il ne s’agit pas de te culpabiliser mais simplement de te
sensibiliser par rapport a d’autres occasions analogues et d’étre attentif a te laisser davantage
guider par I’Esprit saint dans ton témoignage.


Lucas COBB


-

Conclusion

Les moments de souffrance sont particuliérement difficiles pour la vie chrétienne. Ce n’est
pas un hasard si, dans la parabole du Semeur, Jésus met en avant deux domaines particuliers,
«les épreuves» et les «soucis», d’un coté, et «les richesses et les plaisirs de la vie», de
I’autre (Lc 8,13-14). Ceux-ci sont dangereux car ils engendrent une fausse impression de
sécurité et font oublier la marche par la foi. Mais ceux-1a le sont tout autant, car lorsque nous
avons 'impression d’étre ballotés par les circonstances, ce que nous cherchons, c’est la
stabilité, quelque chose de tangible auquel nous pouvons nous accrocher, alors que notre seul
appui dans de tels moments est notre foi... qui n’est justement pas la vue!

De fait, comme dans d’autres domaines, la persévérance au sein de I’épreuve se prépare
avant. Ce n’est pas au moment ou nous sommes assaillis que nous devons nous demander
comment tenir ferme, c’est avant que 1’épreuve arrive. Un peu comme quelqu’un qui veut
traverser un désert; partir sans avoir mis de I’essence dans le réservoir serait désastreux. Pour
aller au bout d’un voyage de ce genre, il importe de faire le plein avant de partir. De la méme
maniere il convient, pour tenir bon au sein des épreuves, de s’y préparer quand tout va bien.
S’enraciner dans la grace de Dieu, dans une vie de priere, de lecture biblique, de communion
avec d’autres fréres et sceurs; développer une discipline face aux distractions que sont les
écrans, internet, etc. ; progresser dans la générosité, le service et 1’accueil ; apprendre a parler
librement de notre foi et a I’exprimer par les actes; cultiver des attitudes et une perspective
d’espérance, tout cela représente autant de préparations pour les moments ou 1’on aura I’im-
pression de cheminer en plein désert, et pas seulement pour les moments ou la vie nous sourit.

Arrivés au terme de cette formation, ma pric€re est que nous puissions connaitre, les uns et
les autres, cette transformation en 1I’image de Jésus-Christ, lui qui a été fidele jusqu’a la croix
et a vaincu le péché et la mort par sa résurrection. Et que cette vie de disciples qui se veut un
cheminement a sa suite puisse étre, pour vous comme pour moi, un témoignage qui touche de
nombreuses personnes qui ne le connaissent pas, ainsi qu’une source de renouvellement
profond pour son Eglise, 1’épouse pour laquelle il a donné sa vie!

Dans les jours qui viennent, médite et prie en t’appropriant cette priére :

/seigm,ew, mercl parce que tol qui nous appelles a accueilliv Les épreuves que
nous rencontrons en raison oe notre foi, tu nous donnes, en méme temps, La
communion avee ton Fils, Llul qui nous a devancés dans ce chemin et qui a
accepté d'aller jusqu’aw bout des souffrances de la croix afin de nous élever i
la gloire avee Lui. Merel ausst, car tu ne nous donnes pas seulement un ex-
emple vivant de La persévérance, aw travers de sa personmne, mais tu nous ac-
cordes encore ton Esprit qui nous porte, qui nous fait tenir debout et avancer
dans ces éprewves. Pere, enracine-mol dans ta grice afin que ces éprewves, je
ne les vive pas comme de simples obligations mais que je puisse y voir ta
main a L'eewvre pour me former a ton bmage et que je sache les accueilliv
comme un privilege. veuille me remplir d'une vraie joie, celle de participer i
la vie de ton Fils, et de Lespérance vis-a-vis de tout ce que tu nous tiens en-
core en réserve. Bt veulille t'em servir, afin que ma vie puisse gtre un té-
molgnage vivant, et puissant, de ta griice. Amen

- J

ALl - I

= J
175 K/ a\a .

Siry

S ;\‘f"


Lucas COBB


