
Vivre en disciples de Jésus-Christ

Ch. 5 : La lecture biblique : devenir acteurs dans l’histoire de Dieu

En bref
La Bible est le moyen principal par lequel nous grandissons en tant que disciples : c’est par
elle que nous connaissons Dieu, son caractère, sa volonté, son salut et ses desseins pour la
création. L’Écriture n’est pas un livre magique nous révélant de façon immédiate les
directives de Dieu pour chaque moment de la journée mais elle nous montre notre place dans
l’histoire de la rédemption : d’où nous venons, où nous allons, ce que nous sommes en Jésus-
Christ, comment nous devons vivre et à quoi nous sommes appelés. Elle nous révèle l’histoire
dont Dieu est l’auteur et dans laquelle il nous appelle à devenir acteurs pour sa gloire.

1. Lire et méditer les passages suivants

a) Ps 19,1-15
Entre les v. 2-7 et 8-12 il y a un changement de thèmes dans ce psaume. Quel est le point 
central de chacune de ces deux sections ? Comment la façon de nommer Dieu aux v. 2 et 8 
permet-elle de faire ressortir l’idée principale ?

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

De manière générale, que montrent les v. 8-12 au sujet de la révélation de Dieu ? Où cette 
révélation se trouve-t-elle et quelle sont les différences par rapport à celle des v. 2-7 ?

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

50

Lucas COBB



Quelle réaction cette révélation suscite-t-elle chez le psalmiste v. 13-15 ? Que cela montre-t-il 
au sujet de la révélation de Dieu ?

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

b) Ps 77,1-21 ; 105,1-45
Nous ne savons pas à quelle époque ces deux psaumes ont été écrits mais ils l’ont été bien 
longtemps après les faits qu’ils racontent. Au Psaume 77, quel est l’état d’esprit du psalmiste 
aux v. 2-11 ? Pourquoi ?

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

Pourquoi les v. 11-12 sont-ils si importants pour comprendre la démarche du psalmiste ici ? 
Sachant qu’il y a dans ce psaume un but didactique – le psalmiste veut apprendre quelque 
chose à ceux qui entendront ou liront le psaume par la suite – qu’est que cela implique pour 
l’importance des événements racontés aux v. 13-21 ?

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

Un auteur parle de l’importance « d’habiter » le texte biblique – c’est-à-dire de se voir comme 
participant des événements racontés ou contemporains de ceux auxquels tel texte s’adressait 
au départ – et, à partir de ce point de vue, d’essayer de comprendre le monde autour de nous. 
Comment cette idée aide-t-elle à saisir la démarche du psalmiste dans ces deux psaumes ?

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

51

Lucas COBB



___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

c) Dt 6,20-25 ; 29,9-14
Le livre du Deutéronome raconte le renouvellement de l’alliance entre Dieu et Israël quarante 
ans après la sortie d’Égypte, alors que les Israélites sont sur le point d’entrer dans la terre 
promise. Comment cette idée d’« habiter » le récit biblique permet de comprendre la démarche
préconisée en Dt 6,20-25 ?

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

Pourquoi une telle démarche est-elle importante pour comprendre qui est Dieu ? Pour 
comprendre qui, et comment, est l’être humain et le monde où nous vivons ?

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

d) 2 Tm 3,14-17
Pourquoi est-il important de savoir que l’Écriture – l’Ancien et le Nouveau Testament – est 
« inspirée» (littéralement, « soufflée de Dieu ») ? Que cela dit-il de l’importance de s’enraciner
en elle ?

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

52

Lucas COBB



___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

D’après ces versets, quel est le but pour lequel les Écritures ont été révélées ? Sachant cela, 
l’étude de la Bible peut-elle se faire uniquement pour augmenter nos connaissances ? Ou pour 
savoir quelle décision prendre à un moment donné ? Pourquoi ou pourquoi pas ?

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

53

Lucas COBB



2. Commentaire et réflexions
Une révélation particulière et fiable

La Bible souligne à de nombreuses reprises
que Dieu se révèle à travers sa création. Puis-
que celle-ci est l’œuvre de ses mains, il est
normal qu’elle porte les traces de sa majesté
et de sa grandeur. Pourtant, comme David le
précise au Psaume 19, cette révélation n’est
pas articulée : « la voix » de la parole divine
n’y est pas entendue (v. 4). La connaissance
que Dieu donne de lui-même dans sa création
est donc partielle, générale et non spécifique.
C’est pourquoi le psalmiste emploie le nom
générique de «Dieu» au v. 2 (’èl). De plus,
en raison du péché, les humains ont imman-
quablement tendance à tordre cette révéla-
tion, l’interprétant à leur guise ou s’en ser-
vant pour se réinventer Dieu à leur image. 

La révélation particulière de Dieu dans sa
Parole vient combler et compléter cette révé-
lation partielle. En se faisant connaître à son
peuple et en agissant en sa faveur, Dieu est
reconnu comme le Dieu de l’alliance (Yhwh,
v. 8) ; il communique sa volonté de façon
claire. Cette révélation devient la norme pour
la vie de son peuple. Étant «véridique», elle
« restaure l’âme» des fidèles, elle indique le
chemin à suivre et «éclaire les yeux » (v.
8-9). La description de la révélation particu-
lière de Dieu dans ces versets est frappante :
la Parole de Dieu est «parfaite », elle est
«droite», « limpide», «pure», « juste», «plus
précieuse que l’or », elle « subsiste à tou-
jours ». Il ne faut pas minimiser le fait que
cette Parole divine a été donnée à des êtres
humains qui l’ont aussi mise par écrit avec
leurs mots et en lien avec la culture où ils se
trouvaient. Cependant, elle reste inspirée et
donc fiable pour que le peuple de Dieu soit
un peuple «averti » et qu’il la «mette en pra-
tique» (v. 12). Comme le montre la suite du
psaume, cette Parole vise à «préserver » les
croyants, à les faire cheminer dans « l’inno-
cence» et à les orienter vers leur rédempteur
(v. 13-15).

La perspective de ce psaume, qui parle
surtout de la Loi de Dieu, est importante. On
peut l’étendre à l’ensemble des Écritures de

l’Ancien et du Nouveau Testament : le Dieu
qui s’est lié à son peuple – qui, en Jésus-
Christ, s’est révélé de façon décisive et a
opéré une rédemption totale – ne le laisse pas
sans boussole. Il veille, au contraire, à ce que
ceux qui lui appartiennent aient une règle
claire alors qu’ils cheminent vers la consom-
mation de leur rédemption dans le royaume
éternel.

Comment se servir de ce guide ?
Cela étant dit, comment l’Écriture fonction-

ne-t-elle en tant que guide et norme pour
notre vie? Il faut le souligner, la Bible n’est
pas un livre magique qu’il suffirait d’ouvrir
au hasard pour qu’en tombant sur un verset
quelconque, Dieu nous parle de façon directe
et révèle ce que nous devons faire dans telle
situation précise. Certes, il peut le faire ! Mais
la Bible a été écrite pour des situations parti-
culières d’il y a deux millénaires ou plus.
Comme on dit souvent, la Bible a été écrite
pour nous mais elle ne s’est pas adressée à
nous. Elle fut rédigée et transmise pour tout
le peuple de Dieu mais ses premiers lecteurs
et auditeurs sont séparés de nous par 2000
ans d’histoire ou davantage et ils vivaient
dans des cultures bien différentes des nôtres.
La Parole leur est venue tout d’abord pour les
aider à agir de façon juste dans leurs circon-
stances particulières. En faire l’abstraction
lorsque nous essayons d’appliquer cette
Parole à nos situations aujourd’hui risque fort
de nous induire en erreur et de nous faire
passer à côté de certains aspects importants
de son message. 

Pour bien comprendre et mettre en pratique
le message biblique, il est donc souvent
nécessaire de se retrousser les manches, de
prendre un dictionnaire biblique, une Bible
d’étude ou un commentaire et d’essayer de
discerner quel message l’auteur inspiré
voulait donner à ses premiers auditeurs ou
lecteurs. C’est seulement à partir d’un tel
travail que nous pouvons dégager les princi-

54

Lucas COBB



pes et connaissances qui s’appliquent à nos
situations aujourd’hui1.

La Bible et le Dieu de l’histoire
Au-delà de cette recherche pour dégager le

contexte et les principes du texte biblique,
une démarche fondamentale consiste à nous
imprégner de l’histoire que raconte l’Écriture
et à y discerner notre place. La Bible nous
présente un vaste tableau historique et litté-
raire qui commence par montrer le Dieu
créateur qui a suscité l’univers par sa parole
puissante et a fait l’être humain comme son
« image» pour vivre dans la communion avec
lui. Il fait savoir que, suite à l’irruption du
péché dans le monde, Dieu a continué à che-
miner avec les humains afin de les racheter
de leur situation marquée par la révolte, la
confusion et la mort. Le dessein divin de
rédemption a trouvé son accomplissement
dans la venue, la mort et la résurrection de
Jésus-Christ qui mettra fin à l’histoire présen-
te par son retour pour le jugement et le salut.
On désigne fréquemment cette grande fresque
qui va de la création à la fin de l’histoire
présente par les termes «création », «chute»,
« rédemption », «consommation ». Dans tout
cela, l’Écriture nous révèle qui est Dieu, com-
ment il est, comment il a agi dans l’histoire,
ses projets pour l’humanité et la création. Elle
fait savoir qui nous sommes, quel est notre
problème, et quelle est la solution en Christ.
Autrement dit, l’Écriture nous révèle la vérité
profonde de notre réalité.

L’Écriture nous montre donc que Dieu agit
dans l’histoire et qu’il se fait connaître dans
des événements particuliers – la vocation
d’Abraham, l’exode, la venue, la mort et la
résurrection du Christ, etc. – et dans l’inter-
prétation qu’il donne à ces événements dans
sa Parole. C’est pourquoi les auteurs bibli-
ques, surtout dans des moments de doute ou
de découragement, ne se laissent pas paraly-
ser par leur émotions ou crises personnelles

1. Des livres comme celui de Gordon Fee et Douglas
Stuart, Un nouveau regard sur la Bible, Deerfield
[FL], Vida, 1990, sont très utiles pour ce genre de
travail.

mais remettent en mémoire ce que Dieu a fait
dans l’histoire, histoire qui est transmise dans
les livres sacrés, précisément. C’est ce que
nous voyons aux psaumes 77 et 105, entre
autres. S’ils le font et s’ils en parlent, c’est
aussi pour encourager cette même démarche
chez les autres membres du peuple de Dieu.
La vérité de Dieu connaître se fait, non pas
tant dans nos expériences ou émotions à un
moment donné que dans l’histoire de son
peuple.

C’est pour cette même raison que Moïse,
dans le Deutéronome, exhorte les membres
du peuple à montrer aux plus jeunes l’enraci-
nement de leur obéissance dans l’histoire (Dt
6,20-25). Ce que nous sommes, notre manière
de vivre, dit Moïse, doit se comprendre en
prolongement à cette histoire dans laquelle
nous avons été insérés. À ce sujet, l’emploi
du mot «aujourd’hui» en Dt 29,9-14 (trois
fois) est significatif. C’est le Deutéronome
qui fait – et de très loin – l’utilisation la plus
fréquente de ce terme dans la Bible. Or, cet
«aujourd’hui» n’est pas seulement prononcé
à l’intention de ceux qui, à l’époque de
Moïse, s’apprêtaient à entrer dans le pays ; il
est aussi pour leurs descendants, pour qu’à
chaque génération les membres du peuple de
Dieu prennent conscience que le message de
ce livre les concernait aussi et qu’ils se
placent, en quelque sorte, aux côtés des
premiers auditeurs, qu’ils voient l’histoire de
ces derniers comme étant leur histoire2 !

Notre place dans le récit biblique
Il y a là un principe qui vaut encore pour

nous. Dieu veut que nous replacions notre vie
et notre action dans cette histoire de rédemp-
tion qui va de la création à la croix et de la
croix à la consommation et que, à partir
d’elle, nous y comprenions notre place. Nous

2. Voir encore Dt 5,1-3 : «Moïse convoqua tout le
peuple d’Israël et leur dit: Israël, écoute les décrets et
les règles que je prononce aujourd’hui devant vous
pour que vous les appreniez et les mettiez en pratique.
Le Seigneur notre Dieu a conclu une alliance avec
nous au mont Horeb. Il ne l’a pas conclue avec nos
pères seulement, mais avec nous tous qui sommes
encore vivants, ici aujourd’hui ! » (NFC).

55

Lucas COBB



devons considérer notre histoire (avec un
petit «h») à l’intérieur de l’Histoire (avec un
grand «H ») que Dieu conduit à son achève-
ment. Il ne s’agit pas tant de nous voir
comme contemporains des Israélites dans le
désert ou des premiers disciples au bord du
lac de Galilée (bien que cela puisse aussi être
utile) que de discerner, en tant que disciples
au XXIe siècle, notre rôle dans cette histoire
aujourd’hui. Plus précisément, nous avons à
nous situer dans le prolongement de l’œuvre
du Christ ressuscité, assis à la droite du Père,
et du commandement de faire de toutes les
nations ses disciples (Mt 28,18-20). L’Église
et son activité mais aussi, de façon plus
personnelle, chacun de nous et notre vie, nous
sommes intégrés à cette mission qui donne
sens à l’histoire dans la période qui sépare
l’ascension du Christ de son retour3. Tous les
chrétiens n’ont pas vocation à devenir
missionnaires ou pasteurs (même si nous
devrions tous nous poser la question de savoir
si Dieu nous y appelle !) mais il convient de
comprendre que, là où nous sommes, avec les
dons précis que Dieu nous a confiés et dans
les situations particulières où nous nous
trouvons, nous sommes appelés à contribuer à
ce que l’œuvre de Dieu progresse dans notre
monde. Dans tout cela, l’Écriture nous fournit
l’orientation décisive et dessine la trajectoire
dans laquelle nous sommes invités à entrer.

L’Écriture, inspirée et utile 
Comme Paul le montre en 2 Timothée 3,

l’Écriture n’est pas seulement utile pour com-
prendre Dieu, nous-mêmes, notre place dans
le monde et dans l’histoire. Du fait qu’elle est
inspirée – l’image est celle de Dieu qui expire
et de l’Écriture qui, tel le souffle, sort de sa

3. Lesslie Newbigin, The Gospel in a Pluralist
Society, Grand Rapids, Eerdmans, 1989, 97-99, parle à
ce sujet du « témoignage d’une communauté qui, dans
une continuité ininterrompue avec les acteurs et té-
moins bibliques, habite l’histoire racontée par la Bible.
[…] L’important dans l’utilisation de la Bible n’est pas
seulement de comprendre le texte mais de comprendre
le monde à travers le texte. […] Il s’agit de vivre dans
le texte et, à partir de là, d’essayer de comprendre ce
qui se passe dans le monde d’aujourd’hui ».

bouche –, elle constitue un guide fiable (v.
16). Nous pouvons y faire confiance pour
savoir comment vivre. Il va de soi que l’Écri-
ture sainte est aussi une production humaine :
elle reflète les aspirations et espoirs, comme
aussi les doutes et colères des membres
d’Israël et de l’Église du Nouveau Testament
(pensons aux Psaumes ou au livre des
Lamentations, par exemple) ; chaque auteur
biblique a réellement été un auteur, avec son
style, sa personnalité et ses objectifs présents
à l’esprit au moment où il a pris la plume
pour écrire. Cependant, ces auteurs se sont
mis à écrire en étant mus, portés et conduits
dans leur pensée par Dieu lui-même, afin que
ces écrits d’hommes soient aussi, et tout
autant, Parole de Dieu. C’est ce qui différen-
cie la Bible de tout autre livre humain et en
fait la norme infaillible de notre vie et de
notre foi. Elle ne communique pas «une»
vérité, parmi beaucoup d’autres. Parce qu’elle
est Parole de Dieu, est révèle la vérité du
Dieu créateur de toutes choses et auteur de
notre salut.

Il faut éviter de tomber ici dans une utilisa-
tion de la Bible qui serait contraire à ce pour
quoi Dieu l’a donnée : la tentation existe tou-
jours de faire de l’Écriture un simple objet de
notre étude pour satisfaire à notre curiosité
intellectuelle. De fait, la Bible est d’une
richesse insondable ! L’étudier est nécessaire
et peut être source d’une satisfaction qui dure
toute la vie. Mais au-delà des renseignements
qu’elle peut nous livrer sur l’histoire d’Israël,
sur le contexte culturel de l’Église du Ier

siècle, sur la théologie chrétienne ou autres,
nous devons l’étudier avant toute pour notre
vie. Comme le dit encore Paul, l’Écriture est
utile «pour l’enseignement, pour la correc-
tion, pour la mise en ordre [de la vie], pour la
formation dans la justice» (v. 16, traduction
littérale). Dieu nous l’a confiée pour que
toute notre vie – notre intelligence mais aussi
notre comportement, notre façon d’agir à
l’égard de Dieu et des autres – soit formée à
l’image de Jésus-Christ et que nous soyons
réellement des «hommes (et des femmes !) de
Dieu», «parfaitement préparés et équipées
pour bien agir à tous égards » (v. 17, NFC). 

56

Lucas COBB



3. Questions d’application

a) Décris tes habitudes de lecture personnelles de la Bible : fréquence (tous les jours ? 
Quelques fois par semaine ? Etc.), moment de la journée (matin ? Pendant le repas ? Le soir 
avant de se coucher ?). Combien de temps y passes-tu ?

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

b) Comment peux-tu améliorer cette pratique ? Y a-t-il des résolutions qu’il faudrait prendre 
pour que ta lecture biblique soit plus régulière ? Si oui, lesquelles ?

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

c) Décris ce que tu recherches dans ta lecture de la Bible. Lis-tu d’abord pour avoir une 
«pensée biblique » pour la journée ? Pour comprendre l’histoire, le contexte ou la théologie du
texte en question ? Pour mieux comprendre Dieu et son appel sur ta vie ? Y a-t-il des choses 
ou des habitudes qui t’aideraient à en faire une lecture plus juste ou « équilibrée »? Si oui, 
lesquelles ?

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

57

Lucas COBB



4. Pour passer à la pratique

Comme nous l’avons vu ces dernières semaines, marcher dans les traces de Jésus veut dire,
entre autres, entrer dans sa mission. La section «pour passer à la pratique» s’est efforcée de
montrer les orientations essentielles d’une vie «missionnelle» et d’instiller le désir de vivre
davantage de cette façon. Poursuivons cette réflexion.

Il convient de préciser qu’une vie «missionnelle» commence par une vie conduite par
l’Esprit. Comment cultiver une telle vie? D’abord – négativement – en vivant dans la
transparence devant Dieu au sujet de nos péchés, en les confessant à Dieu et en lui exprimant
le désir de rompre avec eux (= la repentance), puis – positivement – en invitant l’Esprit à
prendre en main les rênes de notre vie. Comme les leçons l’ont souligné, l’œuvre de l’Esprit
ne nous conduit pas simplement à nous abstenir du péché. Elle nous introduit aussi dans la
recherche active de sa volonté, dont la participation dans la mission de Jésus.

De quelle façon s’exprime une vie «missionnelle»? Nous l’avons vu : en paroles et en
actes. Ceux qui entrent dans la mission du Christ vont chercher à faire connaître l’Évangile en
le partageant et en donnant à ceux qui sont dans le besoin une démonstration concrète de cette
bonne nouvelle en Jésus-Christ. Tous les chrétiens sont appelés à cette mission, bien que
certains soient plus actifs dans l’annonce et d’autres dans l’action.

Ac 9,31-43 montre que ceux qui suivent Jésus, en étant conduits par l’Esprit, peuvent faire 
connaître le Christ de différentes façons. Décris de quelle manière Pierre et Tabitha faisaient 
connaître l’évangile dans ce passage :

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

Reprends la liste des besoins que tu as identifiés dans la leçon trois. Comment pourrais-tu 
faire connaître l’Évangile dans une de ces situations, soit par des paroles, soit par des gestes 
concrets :

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

58

Lucas COBB



Dans les lignes qui suivent, formule une prière en demandant à Dieu de te remplir de son 
Esprit et de t’aider à entrer dans un style de vie missionnel. Si tu ne te sens pas encore capable
de demander cela, demande à Dieu – qui est aussi le Dieu de la patience ! – de transformer ton
cœur :

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
 

59

Lucas COBB



Conclusion

La lecture et l’étude de la Parole font partie des moyens qui nous permettent de grandir
dans notre vie de disciples. Nous pourrions en ajouter d’autres, tout aussi nécessaires :
l’écoute de la prédication, qui nous aide à mieux saisir le message biblique et à la mettre en
pratique, la communion avec d’autres chrétiens qui nous encouragent dans notre foi et notre
obéissance, le fait de remettre en mémoire notre baptême et ses implications pour notre vie, la
participation à la sainte cène, etc.1 Cependant, avec la prière, la lecture biblique tient une
place de choix pour nous conduire dans notre chemin de foi. Dans la prière, nous parlons à
Dieu, par la lecture de la Parole, Dieu nous parle : «Ta parole est une lampe à mes pieds et
une lumière sur mon sentier » (Ps 119,105). 

S’enraciner dans cette Parole est donc essentiel, à commencer par l’enseignement de Jésus,
ainsi que celui des apôtres dans les épîtres, ces écrits du Nouveau Testament qui expliquent et
prolongent le message des Évangiles. Le livre des Psaumes peut aussi fournir un guide à nos
prières et permet d’exprimer, à travers les paroles des psalmistes, nos encouragements, nos
questionnements, notre adoration et notre reconnaissance envers Dieu. Les livres historiques
nous introduisent dans cette trame historique à laquelle nous sommes intégrés en tant que
membres du peuple de Dieu. Les livres de sagesse (Proverbes, Ecclésiaste, Job) donnent des
principes à la fois de piété et de bon sens qui, aujourd’hui encore, peuvent éclairer notre route.
Les prophètes nous révèlent concrètement à quoi ressemble – ou devrait ressembler ! –
l’obéissance à la volonté de Dieu, ainsi que les promesses de Dieu, celles qui se sont déjà
accomplies et celles dont nous attendons encore la pleine réalisation.

Dans tout cela, il s’agit de nourrir notre foi et notre intelligence mais aussi de mettre cette
richesse en pratique dans nos vies. Comme le rappelle Jacques : «Si quelqu’un écoute la
parole et ne la pratique pas, il est semblable à un homme qui regarde dans un miroir son
visage naturel et qui, après s’être regardé, s’en va et oublie aussitôt comment il est. Mais
celui qui a plongé les regards dans la loi parfaite, la loi de la liberté, et qui persévère, non
pas en l’écoutant pour l’oublier, mais en la pratiquant activement, celui-là sera heureux dans
son action même! » (Jc 1,23-25).

«Seigneur, merci parce que tu ne nous as pas laissé sans boussole pour
notre vie mais que tu nous as donné ta Parole, afin que nous te connais-
sions, que nous comprenions la vérité sur nous-mêmes, sur ton salut, sur le
monde où tu nous as placés, et sur la mission que tu nous confies dans
l’attente où nous sommes de Jésus-Christ. Donne-moi, Père, de l’habiter
réellement, afin que cette Parole devienne les lunettes par lesquelles je vois
la réalité autour de moi. Accorde-moi de la comprendre, parle-moi à travers
elle, fais mois grandir dans la sagesse et la richesse qui sont en elles. Et
Seigneur, qu’avec l’aide de cette Parole, je puisse ressembler toujours davan-
tage à Jésus-Christ, à celui qui est la Parole éternelle, afin de l’annoncer au-
tour de moi, par tout ce que je dis et par tout ce que je suis. Amen».

1. Il peut être utile de creuser ces deux derniers sujets à l’aide, par exemple, d’un livre comme Les raisons de
notre espérance. La foi réformée en 15 chapitres, Nîmes, Nuance Publications, 2025, chapitres huit et dix.

60

Lucas COBB


