
Vivre en disciples de Jésus-Christ

Ch. 13 : Hospitalité et l’accueil dans la vie des disciples

En bref

L’hospitalité, le fait de laisser l’autre entrer dans notre vie, est tout en même temps une façon
d’aimer les autres concrètement et d’imiter Dieu qui nous a accueillis en Christ. L’accueil a
été une marque singulière du ministère de Jésus et elle doit l’être dans l’Église aussi. C’est
également un moyen concret de montrer aux non-chrétiens nos vies qui cheminent dans un
processus de transformation par l’Esprit. L’accueil, comme l’hospitalité, est au service de
l’Évangile : le but n’est pas simplement de s’ouvrir à autrui mais d’aider l’autre à progresser
vers le Christ ou, s’il est croyant, à grandir dans sa conformité au Christ.

1. Lire et méditer les passages suivants

a) Lc 15,1-2.15-32
Aux v. 1-2, Luc parle de l’accueil que Jésus fait d’autres personnes. Quel est le lien entre 
cette introduction du chapitre 15 et la parabole des v. 11-32 ?

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

Que montre le comportement du plus jeune fils (v. 12-13) au sujet des attitudes qui sous-
tendent souvent les comportements pécheurs chez nous et chez les autres ? Qu’est-ce que la 
réaction du père aux v. 20-24 montre au sujet de Dieu ?

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

Qui le fils aîné (v. 25-30) est-il censé représenter dans le contexte du Ier siècle? Quels 
parallèles peut-il y avoir entre sa réaction et la tienne dans des situations où il s’agirait 
d’accueillir l’équivalent d’un « péager » ou «pécheur » de notre temps ?

140

Lucas COBB



___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

b) Mc 6,30-44
D’après les v. 30-32, dans quelles circonstances Jésus accueille-t-il les foules dans ce 
passage? Qu’est-ce que cela peut nous apprendre sur notre accueil ?

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

Que montre le v. 34 au sujet des motivations de Jésus dans l’accueil qu’il fait des foules ? 
Quelles en sont les conséquences pour l’accueil chrétien aujourd’hui ?

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

c) Rm 14,1-4 ; 15,1-7
Paul parle de l’accueil mutuel dans l’Église. Quelle sont, d’après Rm 14,1-4, les attitudes à 
adopter face à des chrétiens qui ont d’autres convictions ? Y a-t-il des limites à cet accueil ? 
Sinon, pourquoi pas ? Si oui, d’après quels critères ?

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

141

Lucas COBB



En 15,1-3 Paul met en avant d’autres attitudes encore dans l’accueil que les chrétiens doivent 
se réserver les uns aux autres dans l’Église. Quelles sont-elles ? Quel est le but de cet accueil, 
d’après le v. 2 ?

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

D’après le v. 6, quel devrait être le résultat final de cet accueil ? Que veut dire cela 
pratiquement ? Sur quelle base devons-nous l’exercer l’accueil (v. 7) ? 

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

142

Lucas COBB



2. Commentaire et réflexions
L’accueil, une simple générosité ?

Le thème de l’accueil se trouve dans l’Écri-
ture dès l’Ancien Testament. Il y concerne
particulièrement les non-juifs qui viennent
s’établir dans le pays à la recherche du travail
ou d’une situation de stabilité en temps de
guerre ou de famine, par exemple. Les mem-
bres d’Israël doivent faire preuve, à l’égard
des étrangers qui arrivent chez eux, de la
même attitude et en offrant des mêmes gestes
d’accueil que Dieu leur avait manifestés en
les délivrant d’Égypte1. 

En quoi l’accueil se distingue-t-il de la gé-
nérosité ? La générosité se définit surtout en
termes matériels : elle concerne notre argent,
nos possessions ou notre temps. Elle s’exerce
typiquement vis-à-vis d’un besoin. L’accueil
va plus loin et, de fait, se situe à un niveau
différent : il concerne moins les besoins im-
médiats de l’autre que l’autre lui-même. C’est
la personne même que l’on accueille. Certes,
celle-ci peut avoir des besoins mais dans l’ac-
cueil cette question est secondaire. De même,
entre générosité et accueil il y a une différen-
ce de direction : la générosité va vers l’autre
et donne en rapport avec un manque. Dans
l’accueil, nous ouvrons notre «maison » ;
nous permettons à l’autre d’entrer chez nous.
En accueillant quelqu’un nous lui permettons,
jusqu’à un certain degré au moins, d’entrer
dans notre vie. Plus encore que la générosité,
l’accueil implique un investissement person-
nel par lequel on s’ouvre soi-même à l’autre.

L’accueil chez Jésus
Dans le Nouveau Testament, l’accueil trou-

ve son expression la plus concrète dans le
comportement de Jésus vis-à-vis des «péa-
gers et pécheurs ». Il est important de noter
que cet accueil ne s’est pas exercé sur la base
du comportement ou du style de vie des per-
sonnes concernées mais au regard de ce que
celles-ci pouvaient devenir grâce à l’accueil

1. Ex 20,10 ; 22,20 ; 23,9.12 ; Lv 19,33-34 ; 25,35 ;
Dt 5,14 ; 10,17-19 ; 14,29, etc.

que Dieu leur manifestait à travers celui de
Jésus. 

C’est ce que montre la parabole dite «du
fils prodigue» en Luc 15. Ce récit prend tout
son sens à la lumière du contexte historique
du Ier siècle. Les «péagers » dont il est ques-
tion au début du chapitre étaient des collec-
teurs d’impôts, une catégorie sociale particu-
lièrement détestée en Israël. Ces personnes
étaient des Juifs qui travaillaient pour l’em-
pire romain, prenant de l’argent des membres
du peuple pour, entre autres, financer l’occu-
pation, la domination politique et l’oppres-
sion militaire de Rome (pensons à la réputa-
tion des «collaborateurs » durant la Seconde
Guerre Mondiale). D’autre part, elles profi-
taient de leur situation pour s’enrichir aux
dépens de leurs concitoyens. Pour ces rai-
sons, les péagers passaient à la fois pour des
traitres, des infidèles et des escrocs. Quant
aux «pécheurs », le terme est général mais il
s’agit de Juifs qui ne pouvaient pas ou ne
voulaient pas s’astreindre à une pratique assi-
due de la Torah. Parmi ceux-ci se comptaient
des prostitués comme en Luc 7,36-50. Dans
une situation où l’on était convaincu que le
bien-être spirituel d’Israël était menacé par le
fait de tolérer des comportements éthiques en
contradiction avec la Loi de Moïse, on com-
prend mieux le mécontentement, face à
l’action de Jésus, de ceux qui se préoccu-
paient du sort du peuple !

Le lien entre cette situation et la parabole
du fils prodigue est transparent. Dans la
culture de l’époque, tout comme de nos jours,
la description que Jésus fait du plus jeune fils
dépeint un personnage tout à fait détestable :
alors que le père est encore en vie, le jeune
homme demande à celui-ci de lui donner la
moitié de ses biens puis il part aussitôt dilapi-
der cette richesse en menant une vie de dé-
bauche. Lorsque les circonstances tournent
mal, il se voit obligé de s’occuper de por-
ceaux, l’animal le plus souillé, rituellement
parlant, dans le judaïsme. Pourtant, si le com-
portement du fils paraît à peine croyable,
celui du père ne l’est pas moins mais dans
l’autre sens ! Dès qu’il voit son fils revenir de

143

Lucas COBB



loin, il est « retourné dans ses tripes » (traduc-
tion littérale !), il court jusqu’à lui – démarche
indigne d’un père dans la culture juive –, « se
jette sur son coup et l’embrasse» (v. 20). Cer-
tes, il a bien fallu que, au sein de sa situation
malheureuse, le fils « rentre en lui-même » (v.
17) et reconnaisse son péché (v. 18). Mais à
peine a-t-il eu le temps de le dire que déjà son
père organise la fête car, dit-il, «mon fils que
voici était mort, et il est revenu à la vie ; il
était perdu, et il est retrouvé ! » (v. 24).

Quant au fils aîné, il faut peu d’imagination
pour comprendre que la description de la
parabole se calque sur ceux qui maugréaient
face à l’accueil que Jésus offrait aux «péa-
gers et pécheurs ». Ce que le fils aîné ne peut
comprendre – tout comme les interlocuteurs
du début du chapitre – est qu’un comporte-
ment et un passé dissolus ne disqualifient pas
du « retour à la vie» de celui qui, jusque-là,
était un « cadavre spirituel » ! 

L’accueil que le peuple de Dieu est appelé
à pratiquer, souligne Jésus par cette parabole,
ne se fonde donc pas sur le caractère ou le
style de vie de celui qui se met en marche
vers le Seigneur ; il découle de l’amour de
Dieu qui reçoit de telles personnes dans l’inti-
mité avec lui.

Une motivation précise
La multiplication des pains en Mc 6,30-44

apporte des éléments complémentaires. Rele-
vons d’abord que ce miracle a lieu alors que
Jésus et ses disciples sortaient d’une période
chargée et que chacun avait besoin de repos
(v. 31). La présence des foules représente un
dérangement qui, objectivement, n’a rien de
commode. L’accueil de Jésus implique un
don de soi qui n’attend pas les circonstances
favorables pour se concrétiser. Deuxième-
ment, cet accueil va au-delà de la simple
générosité matérielle. Il rend visible un don
qui se situe sur le plan spirituel, venant
comme il le fait au terme d’une longue jour-
née d’enseignement. Il faut surtout remarquer
ce qui motive Jésus vis-à-vis des gens de la
foule, à savoir le constat d’un désarroi qui
touche à la communion avec Dieu : Jésus,
nous dit le texte, «en eut compassion, parce

qu’ils étaient comme des brebis qui n’ont pas
de berger » (v. 34). Jésus prend ses interlocu-
teurs là où ils en sont. Mais il cherche à les
conduire plus loin. Ce point est important :
comme toute expression concrète de l’amour
du prochain, l’accueil n’attend pas que le
comportement ou les attitudes de l’autre
soient conformes à l’enseignement biblique.
L’important est simplement la réceptivité à
l’égard de l’Évangile : que la personne soit
prête à écouter, à entendre le message. En
même temps, l’accueil cherche à conduire
l’autre plus loin, à l’aider à découvrir ce pour
quoi Dieu l’a créé et ce qu’il peut être grâce à
la transformation qu’opère l’Esprit.

L’accueil dans l’Église
Comment pratiquer l’accueil dans l’Église?

C’est la question que Paul aborde en Romains
14-15. Dans le contexte de l’Église de Rome,
cet accueil concernait en premier lieu les dif-
férences (ou «opinions », 14,1) qui pouvaient
provoquer des tensions entre chrétiens d’ori-
gine juive et croyants non-juifs. Paul qualifie
les premiers de « faibles ». Le terme n’a rien
de péjoratif. Il souligne simplement que ces
personnes risquaient d’être heurtées dans leur
sensibilité par les habitudes des seconds – les
« forts » –, notamment pour des questions
d’alimentation (le fait de manger de la nourri-
ture non casher, comme le porc) et de respect
ou non des fêtes juives (14,5-6). Ces convic-
tions peuvent sembler bien éloignées des sou-
cis que l’on voit aujourd’hui dans l’Église.
Ce sont bien des «opinions ». Cependant,
pour des Juifs du Ier siècle qui avaient décou-
vert en Jésus le Messie mais qui restaient
attachés au judaïsme, l’attitude à adopter face
à de telles pratiques pouvait paraître fonda-
mentale. Paul place ces questions dans la
catégorie des choses indifférentes (v. 14). Ce-
pendant, poursuit-il, lorsque le comportement
d’un croyant pousse l’autre à s’éloigner de
l’Église, ou éventuellement même à quitter la
foi, il prend un caractère profondément
éthique (v. 15b-17.20). Le principal, affirme
Paul, n’est pas de consommer ou de ne pas
consommer un aliment, de respecter ou de ne
pas respecter un certain calendrier ; c’est

144

Lucas COBB



d’œuvrer, les uns avec les autres, à l’édifica-
tion de tous et du corps du Christ (v. 19).

Les premiers versets du chapitre 15 y ap-
portent un complément indispensable. L’ac-
cueil ne se réduit pas à une simple tolérance,
bien que, par moment, nous puissions être
obligés de «supporter les faiblesses » des
autres (15,1). Paul parle d’un effort de la part
de chacun et cela implique des sacrifices : il
s’agit de «ne pas chercher ce qui nous plait »,
mais «que chacun de nous plaise au prochain
pour ce qui est bon, en vue de l’édification »
(v. 15,1-2). Ces versets livrent la clé de l’ac-
cueil. Comme dans le ministère de Jésus, il
ne convient pas de laisser l’autre, par facilité,
dans la situation où il se trouve, notamment
lorsque des questions éthiques sont en jeu : il
n’y a, dans l’édification, aucun statu quo qui
nous autoriserait à camper sur le péché ! Il ne
s’agit pas non plus de permettre à un frère ou
une sœur d’ériger en point de division des
questions secondaires qui pourraient déchirer
l’Église, mais de s’investir réellement dans
l’autre afin de l’aider à cheminer dans sa
conformité à l’image parfaite du Christ.

Cette motivation conduit au point central
de ces versets. L’accueil a pour but une unité
de pensée et d’action. Parler ici d’unité n’a
rien à voir avec une «pensée unique» où les
idées sont formattées et les comportements
dictés par une pratique monolithique ; dans le
contexte de l’Église de Rome le chrétien juif
pouvait bien garder les traditions venues du
judaïsme. De même, le non-juif ne devait pas
être condamné parce qu’il observait d’autres
pratiques. Non, cette «même pensée les uns à
l’égard des autres selon le Christ-Jésus » (v.
5) est plutôt une préoccupation, partagée de
tous, du progrès spirituel des autres membres
de l’Église. L’accueil actif les uns des autres,
précise le v. 6, vise à ce que, «d’un commun
accord, d’une seule voix, vous glorifiiez le
Dieu et Père de notre Seigneur Jésus-
Christ ». Il a pour but de conduire les uns et
les autres, dans leur différence, à une même
reconnaissance de la grâce, au souci d’avan-
cer dans cette même direction.

Paul précise également la motivation qui
doit guider chacun dans cet accueil : c’est

l’action du Christ lui-même, l’accueil de celui
qui «n’a pas cherché ce qui lui plaisait » (v.
3) mais s’est livré lui-même pour que nous
puissions être reçus dans la communion avec
Dieu : «Faites-vous mutuellement bon ac-
cueil, comme Christ vous a accueillis, pour la
gloire de Dieu » (v. 7).

L’accueil et l’hospitalité en pratique 
Dans cette même épître, Paul encourage ses

lecteurs à une expression concrète de l’ac-
cueil, l’hospitalité : «Subvenez aux besoins
des saints. Tâchez d’exercer l’hospitalité »
(Rm 12,13). Comment pratiquer l’accueil et
l’hospitalité dans des situations où, bien plus
que par le passé, les membres de nos Églises
viennent de cultures différentes, ont des che-
minements particuliers et même des stades
d’avancement divergents ? Voici quelques
éléments importants :
• L’accueil tient davantage compte des attitu-

des que des comportements précis. Il est
possible de cheminer vers ou dans l’Évan-
gile sans avoir réglé toutes les questions
comportementales. Il faut éviter de «mettre
la charrue devant les bœufs » en insistant
sur des changements de conduite (sur le
plan sexuel, par exemple) avant que l’Évan-
gile soit compris et reçu.

• Notons en même temps que l’inverse est
également vrai. Jésus a été bien plus criti-
que des pharisiens et sadducéens que des
péagers et pécheurs ! Le problème n’était
pas tant les comportements que des attitu-
des qui étaient en contradiction avec la vo-
cation du peuple de Dieu comme « lumière
du monde».

• En même temps, l’accueil n’empêche pas la
clarté du message sur le comportement au-
quel l’Écriture nous appelle. Il est possible
d’accueillir quelqu’un sans cautionner son
style de vie. 

• L’accueil est aussi déterminé par le chemi-
nement concret dans l’Église. Un comporte-
ment problématique posera plus de barriè-
res à l’accueil quand quelqu’un se dit chré-
tien et exerce des responsabilités au sein de

145

Lucas COBB



la communauté que quand un nouveau venu
chemine encore vers la foi2.

• Dans l’accueil comme dans l’hospitalité, la
transparence et la simplicité sont des élé-
ments-clés. C’est dans la mesure où l’on se
montre tel qu’on est (sans «chichi» !) que
l’autre percevra un vrai accueil.

• L’accueil a des degrés différents. Il y a, par
exemple, un degré d’intimité dans des ami-
tiés de longue date qui n’est pas partagé
avec tout un chacun. Cependant, l’accueil
doit toujours envisager la possibilité d’un
tel partage.

• Il faut, dans l’accueil et l’hospitalité, un
équilibre. Dans le passage des Évangiles
cité plus haut, Jésus et ses disciples se sont
laissés déranger par les foules. L’accueil
implique souvent le chamboulement de nos
projets. Cela étant dit, il faut aussi savoir se
protéger de l’épuisement, connaître et res-
pecter ses propres limites.

* * *

L’accueil, le fait de laisser l’autre entrer
chez nous au sens propre et au sens figuré,
permet à ceux qui observent notre conduite
de l’extérieur de percevoir notre propre che-
minement dans la foi. En tant que disciples de
Jésus, nous restons des hommes et des
femmes en marche vers une plus grande
conformité au Christ. Il ne s’agit donc pas de
faire semblant devant l’autre d’avoir une
perfection de conduite que nous n’avons pas
mais de montrer que nous sommes au
bénéfice de l’accueil que Christ nous a fait et
que nous voulons reproduire, à notre échelle,
envers celles et ceux qui en ont également
besoin.

2. Cf. 1 Co 5,11 ; Tt 3,10-11 ; 2 Jn 1,8-11, etc.

146

Lucas COBB



3. Questions d’application

a) Dans quelle mesure la réaction du fils aîné dans la parabole de Lc 15 trouve-t-elle un reflet 
dans tes réflexes vis-à-vis des autres, notamment des personnes en recherche ou qui viennent 
à l’Église sans être des chrétiens affermis (ou encore, qui sont d’une culture ou ont des 
habitudes différentes des tiennes) ? 
• Sois précis dans ta réponse : quelles sont les attitudes ou réactions particulières, les types de 

personnes qui te font particulièrement réagir ?

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

b) Dans quelle mesure suis-je tenté de limiter mon accueil à des moments ou situations où 
cela n’entre pas en conflit avec mes projets ou ne perturbe pas mon emploi du temps ? Qu’est-
ce que cela me montre au sujet de de mon attitude envers l’autre ?

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

c) Dans quelle mesure suis-je tenté de pratiquer l’accueil sans l’inscrire dans une démarche 
d’encouragement pour que l’autre progresse dans sa transformation en l’image du Christ, 
mais en le laissant plus ou moins tel quel ? Pour quelles raisons est-ce que je fais cela ? Par 
facilité ? Parce que je n’ai pas envie de m’investir dans l’autre ? Sois précis dans ta réponse.

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

147

Lucas COBB



d) Note par écrit, soit trois personnes dans le cadre de ton Église envers qui tu peux pratiquer 
l’hospitalité et l’accueil dans la semaine qui vient, soit trois situations dans l’Église où tu 
peux exercer l’hospitalité :

1. _________________________________________________________________________
_________________________________________________________________________

2. _________________________________________________________________________
_________________________________________________________________________

3. _________________________________________________________________________
_________________________________________________________________________

e) Notre capacité d’accueil est directement liée à notre perception de l’accueil que Dieu nous 
a fait par Jésus-Christ. Dans les lignes qui suivent, écris une courte prière pour remercier Dieu
pour l’accueil qu’il t’a fait en Jésus-Christ, en réfléchissant à ce que cela lui a coûté (le 
personnage du père dans la parabole du fils prodigue peut aider à alimenter ta réflexion). 
• Demande à Dieu de susciter chez toi des attitudes et une pratique d’accueil qui soient à 

l’image de l’accueil qu’il t’a fait.

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

148

Lucas COBB



4. Pour passer à la pratique

Comment donc feront-ils appel à celui en qui ils n’ont pas cru? Et comment
croiront-ils en celui dont ils n’ont pas entendu parler? Et comment

entendront-ils parler de lui, si personne ne l’annonce? (Rm 10,14, Seg21).

Rm 10,14 pose la question suivante : Comment entendra-t-on parler de Jésus si personne ne
l’annonce? La réponse évidente est que, sans cette annonce, on n’entendra pas parler de lui.

Tout au long de cette formation, la section
«pour passer à la pratique» a cherché à te prépa-
rer au témoignage en paroles et en actes. Nous
avons vu qu’apprendre à partager sa foi est un
élément clé dans la vie du disciple. Tout comme
une activité sportive contribue au développement
physique, faire connaître l’Évangile est une
activité spirituelle qui cultive une plus grande soif
de la Parole de Dieu et de la prière. Ces choses à
leur tour, comme un cercle vertueux, stimulent la
croissance spirituelle. En tant que disciples de
Jésus, nous sommes appelés par lui et habilités
par le Saint-Esprit afin de contribuer au rayonne-
ment du Règne de Dieu, et cela nourrit notre vie
spirituelle sur le plan de la foi, de l’espérance, de
l’amour et de la joie dans le Seigneur.

Cela étant dit, de nombreux chrétiens appré-
hendent de partager leur foi par des paroles et ils
parviennent difficilement à la démontrer par des
actes. Ils craignent d’être maladroits, d’être
perçus négativement ou tout simplement rejetés.
Ces inquiétudes sont légitimes. En réalité, peu de
chrétiens ont l’audace et la capacité naturelles
d’engager une conversation au sujet de la foi ; de
même, peu d’entre nous ont un amour qui pousse
à se mettre spontanément au service des autres.

Par conséquent, de nombreux chrétiens ne cher-
chent pas des occasions à cela et ils consacrent
peu d’énergie à développer un style de vie mis-
sionnel. 

Pourtant, puisque l’Écriture est claire sur le fait
que Dieu appelle son peuple à être un témoignage
vivant de l’Évangile, nos hésitations ne doivent
pas nous empêcher de cultiver une telle façon
d’être et d’agir. En te consacrant à la prière, au
service des autres, à l’annonce et au dialogue
avec des non-chrétiens, tu prendras davantage
conscience des occasions que Dieu suscite, et tu
le verras utiliser ta personnalité, ton cheminement
personnel et ton attachement à lui pour faire de
toi un témoin de sa grâce.

Comment avancer, pratiquement, dans ce do-
maine? Certains ont le don de proclamer efficace-
ment l’Évangile dans un monologue, mais la
plupart d’entre nous ont besoin d’outils qui nous
aident à discuter avec les gens lorsque les occa-
sions se présentent. Cette partie de la formation
cherche à te permettre d’aborder la foi dans des
conversations de façon relationnelle, en sachant
t’adapter aux expériences de vie des personnes
avec qui tu discutes.

Le travail de cette semaine consiste surtout à faire un examen de conscience à l’aide des
questions suivantes. Prépare-toi à partager tes réflexions lors de la prochaine rencontre.

a) Comment, au cours de cette formation, t’es-tu engagé dans un style de vie missionnel, en 
priant, en servant, en racontant et en discutant avec d’autres personnes, des non-chrétiens en 
particulier ? Sois précis.

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

149

Lucas COBB



___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

b) Quels sont les obstacles les plus importants que tu rencontres à ce sujet et qui t’empêchent 
de t’engager davantage dans un tel style de vie ?

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

c) D’après toi, qu’est-ce qu’il faudrait changer pour que ta vie prenne une orientation 
davantage missionnelle ?

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

d) Passe maintenant en revue ces réflexions en reprenant Rm 10,14. Comment prierais-tu à ce
sujet ? Parfois, nous ne voulons pas ce que Dieu veut, et nous ne pouvons que le prier de 
changer nos cœurs, afin que nous voulions ce que lui veut. Or, Dieu ne dédaigne pas une telle 
prière lorsqu’elle est offerte humblement au nom du Christ. 
• Prends quelques instants pour rédiger une prière sur l’état de ton cœur en ce qui concerne le 

développement d’une vie missionnelle motivée par l’Évangile.

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

150

Lucas COBB



Conclusion

Dans un livre au titre provocateur, L’Évangile s’accompagne d’une clé de maison, Rosaria
Butterfield parle d’une «hospitalité radicalement ordinaire». Elle veut dire par là que lorsque
nous ouvrons aux autres, non-chrétiens en particulier, notre vie telle qu’elle est réellement,
ceux-ci pourront voir, non seulement nos difficultés et faiblesses, mais encore un accueil qui
trouve sa source dans une réalité qui n’est pas de ce monde… et qu’un tel accueil est une
expression nécessaire de l’Évangile lui-même :

Nous vivons dans un monde postchrétien qui en a assez d’entendre les chrétiens. Mais qui pourrait
s’opposer à une hospitalité qui découle du souci de l’autre? Quel témoignage potentiel les chrétiens
ont, inexploité et à portée de main ! [...] Dans la société postchrétienne qu’est la nôtre, nos voisins
ont besoin d’entendre, de voir, de goûter et de sentir un christianisme authentique, une hospitalité
qui se répande dans chaque foyer chrétien et qui les inclue dans la prière, la nourriture, l’amitié […],
bref, dans toutes les activités quotidiennes sur lesquelles l’amitié se construit1.

Dans notre accueil des non-chrétiens, comme dans notre hospitalité les uns à l’égard des
autres, c’est l’accueil du Christ qui s’exprime à travers nous. Notre hospitalité rend visible
l’accueil du Christ, de celui qui nous a introduits «chez lui». Cette vérité nous aide à mieux
comprendre ce qu’est le témoignage, le témoignage vécu en particulier. Certes, celui-ci
consiste à dire notre espérance. Mais c’est aussi manifester, par nos vies et nos activités,
l’accueil de Dieu en son Fils. Ce témoignage n’est donc pas une activité à ajouter à notre vie
chrétienne, c’est la vie en Christ qui reçoit les autres dans ce même mouvement de grâce qui
nous a saisis. Notre témoignage en paroles ne fait qu’en indiquer la source. J. M. Comer fait
un pas de plus en rappelant que notre accueil est encore un reflet du Dieu trinitaire :

Lorsque nous offrons l’hospitalité, nous incarnons la vie intérieure de la Trinité – accueil, invitation,
affection chaleureuse, générosité, provision, sécurité, communauté, satisfaction des besoins, plaisir
et pure joie. Et ‘lorsque nous agissons comme Dieu, nous ressentons ce que Dieu ressent’, puisque
nous partageons sa joie2.

Dans les jours qui viennent, médite et prie en t’appropriant cette prière : 

Seigneur, je te dis toute ma louange, toute ma gratitude car toi, le Dieu
saint, éternel, parfaitement suffisant en soi, tu m’as accueilli en Jésus-
Christ, tu m’as fait entrer «chez toi », dans la communion avec toi. Merci de
m’avoir pris à toi tel que j’étais, sur la base de ton seul pardon en Christ. Et
Père, merci aussi de ne pas m’avoir laissé là ; tu m’as pris à toi en ayant le
dessein de me rendre semblable à ton Fils, afin que je sois le reflet vivant de
celui qui t’a aimé parfaitement dans sa vie d’homme et qui nous a aimés
jusqu’à livrer de sa vie pour nous. Donne-moi d’être mû par ce même esprit
d’accueil là où tu m’as placé : dans la communauté de celles et ceux que tu
as accueillis au même titre que moi, comme aussi envers celles et ceux que
tu mets sur ma route, qui ne te connaissent pas encore et qui ont besoin de
vivre, eux aussi, cet accueil qui n’est rien d’autre que la vie éternelle. Amen

1. Rosaria Champagne BUTTERFIELD, The Gospel Comes With a House Key, Wheaton [Il], Crossway, 2018,
94-95 (italiques dans le texte).
2. John Mark COMER, Practicing the Way, Colorado Springs, Waterbrook, 2024, 132.

151

Lucas COBB


