,\\q“ﬂf WA g5,

UIJ‘\I \;\";I

140 9"'1{‘
Vivre en disciples de Jésus-Christ

Ch. 13: Hospitalité et I’accueil dans la vie des disciples

En bref

L’hospitalité, le fait de laisser I’autre entrer dans notre vie, est tout en méme temps une fagon
d’aimer les autres concrétement et d’imiter Dieu qui nous a accueillis en Christ. L’accueil a
été une marque singuliére du ministére de Jésus et elle doit I’étre dans I’Eglise aussi. C’est
¢galement un moyen concret de montrer aux non-chrétiens nos vies qui cheminent dans un
processus de transformation par I’Esprit. L’accueil, comme I’hospitalité, est au service de
I’Evangile: le but n’est pas simplement de s’ouvrir a autrui mais d’aider 1’autre a progresser
vers le Christ ou, s’il est croyant, a grandir dans sa conformité au Christ.

L. Lire et méditer les passages suivants

a) Lc 15,1-2.15-32
Aux v. 1-2, Luc parle de 1’accueil que Jésus fait d’autres personnes. Quel est le lien entre
cette introduction du chapitre 15 et la parabole des v. 11-327?

Que montre le comportement du plus jeune fils (v. 12-13) au sujet des attitudes qui sous-
tendent souvent les comportements pécheurs chez nous et chez les autres ? Qu’est-ce que la
réaction du pere aux v. 20-24 montre au sujet de Dieu?

Qui le fils ainé (v. 25-30) est-il censé représenter dans le contexte du 1 siécle ? Quels
parall¢les peut-il y avoir entre sa réaction et la tienne dans des situations ou il s’agirait
d’accueillir I’équivalent d’un «péager» ou « pécheur» de notre temps ?


Lucas COBB


W i g P

EA T

141

b) Mc 6,30-44

D’apres les v. 30-32, dans quelles circonstances Jésus accueille-t-il les foules dans ce
passage ? Qu’est-ce que cela peut nous apprendre sur notre accueil ?

Que montre le v. 34 au sujet des motivations de Jésus dans 1’accueil qu’il fait des foules ?
Quelles en sont les conséquences pour I’accueil chrétien aujourd’hui ?

¢) Rm 14,1-4; 15,1-7

Paul parle de I’accueil mutuel dans I’Eglise. Quelle sont, d’apres Rm 14,1-4, les attitudes a
adopter face a des chrétiens qui ont d’autres convictions ? Y a-t-il des limites a cet accueil ?
Sinon, pourquoi pas ? Si oui, d’aprés quels criteres ?



Lucas COBB


L\f“‘ﬂ v g Qmi 7 iy
2 IS,

142 RN

En 15,1-3 Paul met en avant d’autres attitudes encore dans I’accueil que les chrétiens doivent
se réserver les uns aux autres dans I’Eglise. Quelles sont-elles ? Quel est le but de cet accueil,
d’aprés lev. 2?

D’apres le v. 6, quel devrait étre le résultat final de cet accueil ? Que veut dire cela
pratiquement ? Sur quelle base devons-nous 1’exercer 1’accueil (v. 7)?



Lucas COBB


143

2, Commentaire et réflexions
L’accueil, une simple générosité ?

Le théme de I’accueil se trouve dans 1’Ecri-
ture dés 1I’Ancien Testament. Il y concerne
particuliérement les non-juifs qui viennent
s’établir dans le pays a la recherche du travail
ou d’une situation de stabilité en temps de
guerre ou de famine, par exemple. Les mem-
bres d’Israél doivent faire preuve, a I’égard
des étrangers qui arrivent chez eux, de la
méme attitude et en offrant des mémes gestes
d’accueil que Dieu leur avait manifestés en
les délivrant d’Egypte’.

En quoi I’accueil se distingue-t-il de la gé-
nérosité ? La générosité se définit surtout en
termes matériels: elle concerne notre argent,
nos possessions ou notre temps. Elle s’exerce
typiquement vis-a-vis d’un besoin. L’accueil
va plus loin et, de fait, se situe a un niveau
différent: il concerne moins les besoins im-
médiats de ’autre que I’autre lui-méme. C’est
la personne méme que 1’on accueille. Certes,
celle-ci peut avoir des besoins mais dans 1’ac-
cueil cette question est secondaire. De méme,
entre générosité et accueil 1l y a une différen-
ce de direction: la générosité va vers 1’autre
et donne en rapport avec un manque. Dans
I’accueil, nous ouvrons notre «maison;
nous permettons a I’autre d’entrer chez nous.
En accueillant quelqu’un nous lui permettons,
jusqu’a un certain degré au moins, d’entrer
dans notre vie. Plus encore que la générosité,
I’accueil implique un investissement person-
nel par lequel on s’ouvre soi-méme a 1’autre.

L’accueil chez Jésus

Dans le Nouveau Testament, 1’accueil trou-
ve son expression la plus concréte dans le
comportement de Jésus vis-a-vis des «péa-
gers et pécheurs». Il est important de noter
que cet accueil ne s’est pas exerce sur la base
du comportement ou du style de vie des per-
sonnes concernées mais au regard de ce que
celles-ci pouvaient devenir grace a ’accueil

1. Ex 20,10; 22,20; 23,9.12; Lv 19,33-34; 25,35;
Dt 5,14;10,17-19; 14,29, etc.

,‘\-mu

s

' »

que Dieu leur manifestait a travers celui de

Jésus.

C’est ce que montre la parabole dite «du
fils prodigue» en Luc 15. Ce récit prend tout
son sens a la lumiere du contexte historique
du 1 siecle. Les «péagers» dont il est ques-
tion au début du chapitre étaient des collec-
teurs d’impots, une catégorie sociale particu-
liérement détestée en Israél. Ces personnes
étaient des Juifs qui travaillaient pour I’em-
pire romain, prenant de I’argent des membres
du peuple pour, entre autres, financer 1’occu-
pation, la domination politique et 1’oppres-
sion militaire de Rome (pensons a la réputa-
tion des «collaborateurs» durant la Seconde
Guerre Mondiale). D’autre part, elles profi-
taient de leur situation pour s’enrichir aux
dépens de leurs concitoyens. Pour ces rai-
sons, les péagers passaient a la fois pour des
traitres, des infidéles et des escrocs. Quant
aux «pécheurs», le terme est général mais il
s’agit de Juifs qui ne pouvaient pas ou ne
voulaient pas s’astreindre a une pratique assi-
due de la Torah. Parmi ceux-ci se comptaient
des prostitués comme en Luc 7,36-50. Dans
une situation ou ’on était convaincu que le
bien-étre spirituel d’Israél était menacé par le
fait de tolérer des comportements éthiques en
contradiction avec la Loi de Moise, on com-
prend mieux le mécontentement, face a
I’action de Jésus, de ceux qui se préoccu-
paient du sort du peuple!

Le lien entre cette situation et la parabole
du fils prodigue est transparent. Dans la
culture de I’époque, tout comme de nos jours,
la description que Jésus fait du plus jeune fils
dépeint un personnage tout a fait détestable:
alors que le pére est encore en vie, le jeune
homme demande a celui-ci de lui donner la
moitié de ses biens puis il part aussitot dilapi-
der cette richesse en menant une vie de dé-
bauche. Lorsque les circonstances tournent
mal, il se voit obligé de s’occuper de por-
ceaux, I’animal le plus souillé, rituellement
parlant, dans le judaisme. Pourtant, si le com-
portement du fils parait a peine croyable,
celui du pére ne I’est pas moins mais dans
I’autre sens ! Dés qu’il voit son fils revenir de

I @57

IJ‘\I \ Q"


Lucas COBB


144

loin, il est «retourné dans ses tripes» (traduc-
tion littérale!), il court jusqu’a lui — démarche
indigne d’un pére dans la culture juive —, «se
jette sur son coup et I’embrasse» (v. 20). Cer-
tes, il a bien fallu que, au sein de sa situation
malheureuse, le fils «rentre en lui-méme» (v.
17) et reconnaisse son péché (v. 18). Mais a
peine a-t-il eu le temps de le dire que déja son
pere organise la féte car, dit-il, « mon fils que
voici était mort, et il est revenu a la vie, il
était perdu, et il est retrouvé ! » (v. 24).

Quant au fils ainé, il faut peu d’imagination
pour comprendre que la description de la
parabole se calque sur ceux qui maugréaient
face a I’accueil que Jésus offrait aux «péa-
gers et pécheurs». Ce que le fils ainé ne peut
comprendre — tout comme les interlocuteurs
du début du chapitre — est qu’un comporte-
ment et un passé dissolus ne disqualifient pas
du «retour a la vie» de celui qui, jusque-la,
¢tait un « cadavre spirituel » !

L’accueil que le peuple de Dieu est appelé
a pratiquer, souligne Jésus par cette parabole,
ne se fonde donc pas sur le caractére ou le
style de vie de celui qui se met en marche
vers le Seigneur; il découle de 1’amour de
Dieu qui recoit de telles personnes dans 1’inti-
mité avec lui.

Une motivation précise

La multiplication des pains en Mc 6,30-44
apporte des éléments complémentaires. Rele-
vons d’abord que ce miracle a lieu alors que
Jésus et ses disciples sortaient d’une période
chargée et que chacun avait besoin de repos
(v. 31). La présence des foules représente un
dérangement qui, objectivement, n’a rien de
commode. L’accueil de Jésus implique un
don de soi qui n’attend pas les circonstances
favorables pour se concrétiser. Deuxiéme-
ment, cet accueil va au-dela de la simple
générosité¢ matérielle. Il rend visible un don
qui se situe sur le plan spirituel, venant
comme il le fait au terme d’une longue jour-
née d’enseignement. Il faut surtout remarquer
ce qui motive Jésus vis-a-vis des gens de la
foule, a savoir le constat d’un désarroi qui
touche a la communion avec Dieu: Jésus,
nous dit le texte, «en eut compassion, parce

.g,
K7 (AR

« 0%

qu’ils étaient comme des brebis qui n’ont pas
de berger » (v. 34). Jésus prend ses interlocu-
teurs 1a ou ils en sont. Mais il cherche a les
conduire plus loin. Ce point est important:
comme toute expression concrete de 1’amour
du prochain, I’accueil n’attend pas que le
comportement ou les attitudes de 1’autre
soient conformes a I’enseignement biblique.
L’important est simplement la réceptivité a
’égard de I’Evangile: que la personne soit
préte a écouter, a entendre le message. En
méme temps, l’accueil cherche a conduire
I’autre plus loin, a I’aider a découvrir ce pour
quoi Dieu I’a créé et ce qu’il peut étre grace a
la transformation qu’opere 1’Esprit.

L’accueil dans 1’Eglise

Comment pratiquer 1’accueil dans I’Eglise ?
C’est la question que Paul aborde en Romains
14-15. Dans le contexte de 1’Eglise de Rome,
cet accueil concernait en premier lieu les dif-
férences (ou «opinions», 14,1) qui pouvaient
provoquer des tensions entre chrétiens d’ori-
gine juive et croyants non-juifs. Paul qualifie
les premiers de «faibles». Le terme n’a rien
de péjoratif. Il souligne simplement que ces
personnes risquaient d’étre heurtées dans leur
sensibilité par les habitudes des seconds — les
«forts» —, notamment pour des questions
d’alimentation (le fait de manger de la nourri-
ture non casher, comme le porc) et de respect
ou non des fétes juives (14,5-6). Ces convic-
tions peuvent sembler bien ¢loignées des sou-
cis que ’on voit aujourd’hui dans I’Eglise.
Ce sont bien des «opinions». Cependant,
pour des Juifs du 1 siécle qui avaient décou-
vert en Jésus le Messie mais qui restaient
attachés au judaisme, 1’attitude a adopter face
a de telles pratiques pouvait paraitre fonda-
mentale. Paul place ces questions dans la
catégorie des choses indifférentes (v. 14). Ce-
pendant, poursuit-il, lorsque le comportement
d’un croyant pousse 1’autre a s’¢loigner de
’Eglise, ou éventuellement méme & quitter la
foi, il prend un caractere profondément
éthique (v. 15b-17.20). Le principal, affirme
Paul, n’est pas de consommer ou de ne pas
consommer un aliment, de respecter ou de ne
pas respecter un certain calendrier; c’est

SNV iny,

JBISE


Lucas COBB


145

d’ceuvrer, les uns avec les autres, a 1’édifica-
tion de tous et du corps du Christ (v. 19).

Les premiers versets du chapitre 15 y ap-
portent un complément indispensable. L’ac-
cueil ne se réduit pas a une simple tolérance,
bien que, par moment, nous puissions étre
obligés de «supporter les faiblesses» des
autres (15,1). Paul parle d’un effort de la part
de chacun et cela implique des sacrifices: il
s’agit de « ne pas chercher ce qui nous plait »,
mais « que chacun de nous plaise au prochain
pour ce qui est bon, en vue de [’édification »
(v. 15,1-2). Ces versets livrent la clé de 1’ac-
cueil. Comme dans le ministére de Jésus, il
ne convient pas de laisser 1’autre, par facilité,
dans la situation ou il se trouve, notamment
lorsque des questions éthiques sont en jeu: il
n’y a, dans I’édification, aucun statu quo qui
nous autoriserait a camper sur le péché! Il ne
s’agit pas non plus de permettre a un frére ou
une sceur d’ériger en point de division des
questions secondaires qui pourraient déchirer
I’Eglise, mais de s’investir réellement dans
I’autre afin de 1’aider a cheminer dans sa
conformité a I’image parfaite du Christ.

Cette motivation conduit au point central
de ces versets. L’accueil a pour but une unité
de pensée et d’action. Parler ici d’unité n’a
rien a voir avec une «pensée unique» ou les
idées sont formattées et les comportements
dictés par une pratique monolithique; dans le
contexte de I’Eglise de Rome le chrétien juif
pouvait bien garder les traditions venues du
judaisme. De méme, le non-juif ne devait pas
étre condamné parce qu’il observait d’autres
pratiques. Non, cette « méme pensée les uns a
[’égard des autres selon le Christ-Jésus» (v.
5) est plutdt une préoccupation, partagée de
tous, du progres spirituel des autres membres
de I’Eglise. L’accueil actif les uns des autres,
précise le v. 6, vise a ce que, «d un commun
accord, d’une seule voix, vous glorifiiez le
Dieu et Pere de notre Seigneur Jésus-
Christ ». 11 a pour but de conduire les uns et
les autres, dans leur différence, a une méme
reconnaissance de la grace, au souci d’avan-
cer dans cette méme direction.

Paul précise également la motivation qui
doit guider chacun dans cet accueil: c’est

SNV

0
—

o,

RN

202

I’action du Christ lui-méme, 1’accueil de celui
qui «n’a pas cherché ce qui lui plaisait» (v.
3) mais s’est livré lui-méme pour que nous
puissions étre recus dans la communion avec
Dieu: «Faites-vous mutuellement bon ac-
cueil, comme Christ vous a accueillis, pour la
gloire de Dieu» (v. 7).

L’accueil et I’hospitalité en pratique

Dans cette méme épitre, Paul encourage ses
lecteurs a une expression concrete de 1’ac-
cueil, I’hospitalité: «Subvenez aux besoins
des saints. Tachez d’exercer [’hospitalité »
(Rm 12,13). Comment pratiquer 1’accueil et
I’hospitalité dans des situations ou, bien plus
que par le passé, les membres de nos Eglises
viennent de cultures différentes, ont des che-
minements particuliers et méme des stades
d’avancement divergents? Voici quelques
¢léments importants :

 L’accueil tient davantage compte des attitu-
des que des comportements précis. Il est
possible de cheminer vers ou dans 1’Evan-
gile sans avoir réglé toutes les questions
comportementales. Il faut éviter de «mettre
la charrue devant les bceufs» en insistant
sur des changements de conduite (sur le
plan sexuel, par exemple) avant que 1’Evan-
gile soit compris et regu.

* Notons en méme temps que l’inverse est
¢galement vrai. Jésus a été bien plus criti-
que des pharisiens et sadducéens que des
péagers et pécheurs! Le probléme n’était
pas tant les comportements que des attitu-
des qui étaient en contradiction avec la vo-
cation du peuple de Dieu comme «lumiére
du monde ».

* En méme temps, I’accueil n’empéche pas la
clart¢ du message sur le comportement au-
quel I’Ecriture nous appelle. Il est possible
d’accueillir quelqu’un sans cautionner son
style de vie.

* L’accueil est aussi déterminé par le chemi-
nement concret dans I’Eglise. Un comporte-
ment problématique posera plus de barrie-
res a 1’accueil quand quelqu’un se dit chré-
tien et exerce des responsabilités au sein de

Jist

Kivy
-
\\ LY


Lucas COBB


146

la communauté que quand un nouveau venu
chemine encore vers la foi’.

* Dans ’accueil comme dans 1’hospitalité, la
transparence et la simplicité sont des élé-
ments-clés. C’est dans la mesure ou 1’on se
montre tel qu’on est (sans «chichi»!) que
I’autre percevra un vrai accueil.

* L’accueil a des degrés différents. Il y a, par
exemple, un degré d’intimité dans des ami-
tiés de longue date qui n’est pas partagé
avec tout un chacun. Cependant, I’accueil
doit toujours envisager la possibilité d’un
tel partage.

* Il faut, dans I’accueil et I’hospitalité, un
équilibre. Dans le passage des Evangiles
cité plus haut, Jésus et ses disciples se sont
laissés déranger par les foules. L’accueil
implique souvent le chamboulement de nos
projets. Cela étant dit, il faut aussi savoir se
protéger de 1I’épuisement, connaitre et res-
pecter ses propres limites.

k %k ok

L’accueil, le fait de laisser 1’autre entrer
chez nous au sens propre et au sens figuré,
permet a ceux qui observent notre conduite
de D’extérieur de percevoir notre propre che-
minement dans la foi. En tant que disciples de
Jésus, nous restons des hommes et des
femmes en marche vers une plus grande
conformité au Christ. Il ne s’agit donc pas de
faire semblant devant [’autre d’avoir une
perfection de conduite que nous n’avons pas
mais de montrer que nous sommes au
bénéfice de ’accueil que Christ nous a fait et
que nous voulons reproduire, a notre échelle,
envers celles et ceux qui en ont également
besoin.

2. Cf.1Co5,11;Tt3,10-11;2 Jn 1,8-11, etc.

' »

,\\"‘“H I @57

i&

IJ‘\I \ Q"


Lucas COBB


,\3'*1! Ik W 7

[ f]
Uml S
147 RN

' »

3. Questions d’application

a) Dans quelle mesure la réaction du fils ainé dans la parabole de Lc 15 trouve-t-elle un reflet
dans tes réflexes vis-a-vis des autres, notamment des personnes en recherche ou qui viennent
a ’Eglise sans étre des chrétiens affermis (ou encore, qui sont d’une culture ou ont des
habitudes différentes des tiennes) ?

* Sois précis dans ta réponse : quelles sont les attitudes ou réactions particulieres, les types de
personnes qui te font particuliérement réagir ?

b) Dans quelle mesure suis-je tenté de limiter mon accueil a des moments ou situations ou
cela n’entre pas en conflit avec mes projets ou ne perturbe pas mon emploi du temps ? Qu’est-
ce que cela me montre au sujet de de mon attitude envers 1’autre ?

¢) Dans quelle mesure suis-je tenté de pratiquer I’accueil sans I’inscrire dans une démarche
d’encouragement pour que 1’autre progresse dans sa transformation en 1’image du Christ,
mais en le laissant plus ou moins tel quel ? Pour quelles raisons est-ce que je fais cela? Par
facilité ? Parce que je n’ai pas envie de m’investir dans 1’autre ? Sois précis dans ta réponse.



Lucas COBB


W i g 2

s
\;‘;} UI;\\I \ ‘s"-

148

d) Note par écrit, soit trois personnes dans le cadre de ton Eglise envers qui tu peux pratiquer
I’hospitalité et I’accueil dans la semaine qui vient, soit trois situations dans 1’Eglise ou tu
peux exercer I’hospitalité:

1.

e) Notre capacité d’accueil est directement liée a notre perception de I’accueil que Dieu nous
a fait par Jésus-Christ. Dans les lignes qui suivent, écris une courte priére pour remercier Dieu
pour I’accueil qu’il t’a fait en Jésus-Christ, en réfléchissant a ce que cela lui a cotté (le
personnage du pére dans la parabole du fils prodigue peut aider a alimenter ta réflexion).

* Demande a Dieu de susciter chez toi des attitudes et une pratique d’accueil qui soient a
I’image de 1’accueil qu’il t’a fait.



Lucas COBB


149

4. Pour passer a la pratique

,\3'*1! 7]

' »

Comment donc feront-ils appel a celui en qui ils n"ont pas cru? Et comment
croiront-ils en celui dont ils n"ont pas entendu parler? Et comment
entendront-ils parler de lui, si personne ne I'annonce? (Rm 10,14, Seg21).

Rm 10,14 pose la question suivante: Comment entendra-t-on parler de Jésus si personne ne
I’annonce ? La réponse évidente est que, sans cette annonce, on n’entendra pas parler de lui.

Tout au long de cette formation, la section
«pour passer a la pratique» a cherché a te prépa-
rer au témoignage en paroles et en actes. Nous
avons vu qu’apprendre a partager sa foi est un
¢lément clé dans la vie du disciple. Tout comme
une activité sportive contribue au développement
physique, faire connaitre I’Evangile est une
activité spirituelle qui cultive une plus grande soif
de la Parole de Dieu et de la priére. Ces choses a
leur tour, comme un cercle vertueux, stimulent la
croissance spirituelle. En tant que disciples de
Jésus, nous sommes appelés par lui et habilités
par le Saint-Esprit afin de contribuer au rayonne-
ment du Régne de Dieu, et cela nourrit notre vie
spirituelle sur le plan de la foi, de I’espérance, de
I’amour et de la joie dans le Seigneur.

Cela étant dit, de nombreux chrétiens appré-
hendent de partager leur foi par des paroles et ils
parviennent difficilement a la démontrer par des
actes. Ils craignent d’étre maladroits, d’étre
pergus négativement ou tout simplement rejetés.
Ces inquiétudes sont légitimes. En réalité, peu de
chrétiens ont I’audace et la capacité naturelles
d’engager une conversation au sujet de la foi; de
méme, peu d’entre nous ont un amour qui pousse
a se mettre spontanément au service des autres.

Par conséquent, de nombreux chrétiens ne cher-
chent pas des occasions a cela et ils consacrent
peu d’énergie a développer un style de vie mis-
sionnel.

Pourtant, puisque I’Ecriture est claire sur le fait
que Dieu appelle son peuple a étre un témoignage
vivant de I’Evangile, nos hésitations ne doivent
pas nous empécher de cultiver une telle facon
d’étre et d’agir. En te consacrant a la priére, au
service des autres, a I’annonce et au dialogue
avec des non-chrétiens, tu prendras davantage
conscience des occasions que Dieu suscite, et tu
le verras utiliser ta personnalité, ton cheminement
personnel et ton attachement a lui pour faire de
toi un témoin de sa grace.

Comment avancer, pratiquement, dans ce do-
maine ? Certains ont le don de proclamer efficace-
ment I’Evangile dans un monologue, mais la
plupart d’entre nous ont besoin d’outils qui nous
aident a discuter avec les gens lorsque les occa-
sions se présentent. Cette partie de la formation
cherche a te permettre d’aborder la foi dans des
conversations de fagon relationnelle, en sachant
t’adapter aux expériences de vie des personnes
avec qui tu discutes.

Le travail de cette semaine consiste surtout a faire un examen de conscience a 1’aide des
questions suivantes. Prépare-toi a partager tes réflexions lors de la prochaine rencontre.

a) Comment, au cours de cette formation, t’es-tu engagé dans un style de vie missionnel, en
priant, en servant, en racontant et en discutant avec d’autres personnes, des non-chrétiens en

particulier ? Sois précis.

L

I @57

»\I\ ‘s i


Lucas COBB


,\\3'*1! 4 sl ivy

150 UIM S

' »

b) Quels sont les obstacles les plus importants que tu rencontres a ce sujet et qui t’empéchent
de t’engager davantage dans un tel style de vie?

¢) D’apres toi, qu’est-ce qu’il faudrait changer pour que ta vie prenne une orientation
davantage missionnelle ?

d) Passe maintenant en revue ces réflexions en reprenant Rm 10,14. Comment prierais-tu a ce
sujet ? Parfois, nous ne voulons pas ce que Dieu veut, et nous ne pouvons que le prier de
changer nos cceurs, afin que nous voulions ce que lui veut. Or, Dieu ne dédaigne pas une telle
priere lorsqu’elle est offerte humblement au nom du Christ.

* Prends quelques instants pour rédiger une priere sur 1’état de ton cceur en ce qui concerne le
développement d’une vie missionnelle motivée par I’Evangile.



Lucas COBB


A LiE T R iy,

.\3‘ \ a
151 ‘<'3
Conclusion

Dans un livre au titre provocateur, L Evangile s accompagne d’une clé de maison, Rosaria
Butterfield parle d’une «hospitalité radicalement ordinaire». Elle veut dire par 1a que lorsque
nous ouvrons aux autres, non-chrétiens en particulier, notre vie telle qu’elle est réellement,
ceux-ci pourront voir, non seulement nos difficultés et faiblesses, mais encore un accueil qui
trouve sa source dans une réalité qui n’est pas de ce monde... et qu'un tel accueil est une
expression nécessaire de I’Evangile lui-méme :

Nous vivons dans un monde postchrétien qui en a assez d’entendre les chrétiens. Mais qui pourrait
s’opposer a une hospitalité qui découle du souci de 1’autre ? Quel témoignage potentiel les chrétiens
ont, inexploité et a portée de main! [...] Dans la société postchrétienne qu’est la ndtre, nos voisins
ont besoin d’entendre, de voir, de gofiter et de sentir un christianisme authentique, une hospitalité
qui se répande dans chaque foyer chrétien et qui les inclue dans la priere, la nourriture, ’amitié [...],
bref, dans toutes les activités quotidiennes sur lesquelles I’amitié se construit'.

Dans notre accueil des non-chrétiens, comme dans notre hospitalité¢ les uns a 1’égard des
autres, c’est I’accueil du Christ qui s’exprime a travers nous. Notre hospitalité rend visible
I’accueil du Christ, de celui qui nous a introduits «chez lui». Cette vérité nous aide a mieux
comprendre ce qu’est le témoignage, le témoignage vécu en particulier. Certes, celui-ci
consiste a dire notre espérance. Mais c’est aussi manifester, par nos vies et nos activités,
’accueil de Dieu en son Fils. Ce témoignage n’est donc pas une activité a ajouter a notre vie
chrétienne, c’est la vie en Christ qui regoit les autres dans ce méme mouvement de grace qui
nous a saisis. Notre témoignage en paroles ne fait qu’en indiquer la source. J. M. Comer fait
un pas de plus en rappelant que notre accueil est encore un reflet du Dieu trinitaire :

Lorsque nous offrons I’hospitalité, nous incarnons la vie intérieure de la Trinité — accueil, invitation,
affection chaleureuse, générosité, provision, sécurité, communauté, satisfaction des besoins, plaisir
et pure joie. Et ‘lorsque nous agissons comme Dieu, nous ressentons ce que Dieu ressent’, puisque
nous partageons sa joie’.

Dans les jours qui viennent, médite et prie en t’appropriant cette pricre :

/seigwew, Je te dis toute ma louange, toute ma gratitude car toi, le Dieu\
saint, éternel, parfaitement suffisant en sol, tu wm’'as accueilli en Jésus-
Christ, tu wm/as fait entrer «chez tol», dans La communion avee toi. Mercl de
wm’avoir pris @ toi tel que j'étais, sur Lla base de tow seul pardon en Christ. €t
Peére, mercl aussi oe ne pas m’avoir Laissé La; tu wm’as pris a tol en ayant le
dessein de me rendre semblable & ton Fils, afin que je sois Le reflet vivant de
celul qui t’a aimé parfaitement dans sa vie d’homme et qui nous a aimés
Jusqu’a livrer de sa vie pour nous. Donne-mol d’gtre mit par ce méme esprit
d’accuell Lia ot tu mas placé: dans la communauté de celles et ceux que tu
as accueillis au méme titre que mol, comme aussi envers celles et ceux gue
tu mets sur ma route, gqui ne te conmaissent pas encore et qui ont besoin de
\vi,we, ewx aussi, cet accuell qui n'est rien d’autre que La vie éternelle. Amen

1. Rosaria Champagne BUTTERFIELD, The Gospel Comes With a House Key, Wheaton [I1], Crossway, 2018,
94-95 (italiques dans le texte).

2. John Mark CoMmER, Practicing the Way, Colorado Springs, Waterbrook, 2024, 132.

SIS


Lucas COBB


