A Wi i gy 2

T al;l\l\ ‘Q‘;'
130 LN

Vivre en disciples de Jésus-Christ

4%

Ch. 12: Les dons de I’Esprit et le fruit de ’Esprit

En bref

Les dons de I’Esprit, aussi variés soient-ils, sont accordés par Dieu, non pour 1’édification
personnelle mais pour 1’affermissement de I’Eglise et la préparation de celle-ci au témoigna-
ge. Ils peuvent s’ajouter aux qualités naturelles de la personne ou étre des capacités déja
présentes de fagon naturelle mais que ’Esprit réoriente et emploie pour le bien de I’Eglise.
Dans tous les cas il s’agit de les développer en vue de 1’édification du corps. Le fruit de
I’Esprit, lui, a trait a la transformation du disciple en I’image du Christ. Il est donc synonyme
de la conformité au Christ. Les dons de I’Esprit sont des moyens, le fruit une finalité.

L. Lire et méditer les passages suivants

a) Rm 12,3-8
Le v. 4 commence par «en effet» (Col.), ce qui relie ce verset avec celui qui précede. De
quelle fagon le v. 3 prépare-t-il donc le v. 4 ? Quel est le lien entre les deux versets ?

Quel est le lien entre les « fonctions» que Paul mentionne au v. 4 et les «dons» au v. 6?
Qu’est-ce que cela implique au sujet de 1’utilisation des dons dans I’Eglise ?

Aux v. 6-8, la liste — représentative et non exhaustive — des dons est mise en rapport avec la
facon de pratiquer ces dons. Quels sont, d’aprés toi, les « critéres » que Paul attache ici a la
pratique des différents dons ?


Lucas COBB


W i g P

EA T

131

b) 1 Co 12,4-26
D’aprés le v. 7, dans quel but Dieu confie-t-il ses dons aux uns et aux autres ? Qu’est-ce que

cela veut dire et comment cela doit-il déterminer notre fagon d’utiliser les dons que Dieu nous
a faits a chacune et chacun (v. 7-8)?

En réfléchissant a partir des v. 14-21, quels peuvent étre les dangers d’une tendance dans
I’Eglise a privilégier un don (ou quelques dons) aux dépens des autres ?

D’apres le v. 25, quelle devrait étre la conséquence pratique d’une diversité de dons dans
I’Eglise ? Pourquoi est-ce que cela est logique ?



Lucas COBB


W s g P

EA T

132

c) Mt 7,21-23

Dans ces versets, Jésus parle d’une pratique de ce que Paul appellera des «dons». D’apres ce
passage, la pratique de ces dons implique-t-elle nécessairement que 1’on soit réellement
chrétien ? Pourquoi ou pourquoi pas ? Quel avertissement cela doit-il représenter pour nous
concretement ?

d) Ga 5,22-23
Quelle différence peut-on percevoir, a partir de ces versets, entre «les dons de I’Esprit» et «le
fruit de I’Esprit» ?



Lucas COBB


133 K

2. Commentaire et réflexions
Nos dons au service les uns des autres

Nous avons vu au chapitre 10 que notre
appartenance au Christ a pour conséquence
notre appartenance a son corps, I’Eglise, et,
en méme temps, notre appartenance les uns
aux autres. Il s’ensuit que les dons que Dieu
nous accorde ne sont pas pour nous mais pour
celui qui est désormais notre Seigneur, et
pour son Eglise. Ils sont donnés, rappelle
Paul «pour le bien de tous» (1 Co 12,7,
NFC). Comme c’est souvent le cas, cette per-
spective tranche avec la société moderne ou
ce que je suis et ce que je fais est d’abord
pour moi. La perspective biblique est inver-
sée: puisque nous avons €té créés a 1’image
de Dieu, le sens de notre existence se trouve
dans un don de soi réciproque. C’est dans le
cadre du corps du Christ, la concrétisation de
cette réalité dans une communauté précise,
que nous I’expérimentons et le vivons.

Pour que cette réalit¢ communautaire
prenne forme et s’édifie, Dieu accorde aux
uns et aux autres des dons d’une riche diver-
sité. Aucune énumération biblique a ce sujet
ne prétend a I’exhaustivité: en Romains 12,
Paul parle de la prophétie (c’est-a-dire,
d’aprés 1 Co 14,3, ce qui «édifie, «encoura-
ge» et «consoley), du service en faveur des
autres, de I’enseignement, de I’exhortation,
de la direction de I’Eglise et de la générosité
envers ceux qui sont dans le besoin (Rm
12,6-8). Dans d’autres contextes, d’autres
dons sont mentionnés'. L’essentiel est de
noter que tous ces dons (en grec charisma)
sont I’effet de la grace (charis); ils nous ont
été faits, non en raison d’une spiritualité
supérieure mais grace a la générosité et a la
bienveillance de Dieu. Loin de créer un esprit
de concurrence, Dieu confie cette diversité de
dons pour I’édification de tous. Précisément
parce que « fous n’ont pas la méme fonction »
(v. 4), les dons permettent aux uns et aux
autres d’accomplir les multiples activités qui
constituent la vie de 1’Eglise et a celle-ci
d’étre fidele a la mission que Dieu lui confie.

1. Voir1Co 12,8-10; 1 P 4,10-11.

,\\'*uﬂi I 7

* ‘\UIJSI\ ‘s‘-

Cette nécessaire diversité explique le lien
avec le v. 3. Paul y fait un jeu de mots diffici-
le a rendre en francais. La TOB traduit bien
le sens général: « N'ayez pas de prétentions
au-dela de ce qui est raisonnable, mais soyez
assez raisonnables pour n’étre pas préten-
tieux, chacun selon la mesure de foi que Dieu
lui a donnée en partage ». Dieu ne confie pas
les mémes dons a tous; il importe donc que
chacun discerne ses dons spécifiques, tout en
reconnaissant avec lucidité et gratitude les
dons confiés a d’autres et que lui-méme n’a
pas. Et puisque ces dons sont prodigués pour
le bien de toute I’Eglise, on ne doit pas
s’¢élever au-dessus des autres au sujet d’un
don que I’on posséde et qui n’a pas été com-
muniqué aux autres.

Les dons énumérés aux v. 6-8 sont mis en
parallele avec des exigences précises concer-
nant la maniére de les exercer. Relevons trois
choses:

* La «prophétie» doit étre faite «en accord
avec la foi», c’est-a-dire dans la fidélité a
I’enseignement apostolique (la foi chrétien-
ne). En d’autres termes, I’enseignement
dans 1’Eglise doit se faire en conformité
avec la verité biblique;

* Ceux qui ont le don du service doivent
I’exercer «dans le service», ceux qui ont le
don de I’enseignement dans 1’enseignement
et ceux qui ont le don de I’exhortation dans
I’exhortation. En d’autres termes, pour que
I’Eglise soit édifiée, celui ou celle qui a
recu tel don se doit d’exercer réellement ce
don-la, plutdt que de s’engager dans des
domaines ou ce don serait négligé et ou
I’Eglise en serait donc privée;

* Les dons doivent s ‘accompagner des attitu-
des qui leur conviennent: 1’exhortation
dans un esprit de simplicité, la direction
avec empressement, la miséricorde avec
joie.

Un dernier point est a noter: il y a une dis-
tinction a respecter entre don et responsabi-
lité¢. Tout disciple est appelé a avoir un esprit
de service et a exercer la miséricorde. On ne
peut pas dire, par exemple: «Puisque je n’ai


Lucas COBB


-‘5"

A

134 R

pas le don de servir, je n’ai pas besoin de
m’en occuper» ! En revanche, certains ont un
charisme particulier pour le service, la misé-
ricorde, la foi ou autre. C’est dans ce sens
qu’il faut comprendre ce que Paul dit au sujet
de ces dons.

Une diversité de dons pour toute I’Eglise

1 Corinthiens 12, rédigé une ou deux
années avant I’épitre aux Romains, fait état
d’une situation de conflit. Paul y parle
surtout, non des charismata mais des «dons
‘spirituels’ » ou «manifestations spirituelles »
(pneumatika)’. En raison d’un «don spiri-
tuel » particulier, le parler en langues, certains
membres de 1’Eglise s’élevaient au-dessus
des autres et faisaient pression pour que tous
adoptent cette pratique. A ’inverse, Paul sou-
ligne la diversité des dons confiés a une
diversité de personnes. Sans cette diversite,
dit-il, le corps du Christ ne peut fonctionner
normalement : de méme qu’un corps compos¢
de pieds serait un mutant, une communauté
chrétienne ou tous auraient le méme don
serait profondément défectueuse et, en vrai,
ne serait pas un corps mais un simple assem-
blage de membres identiques (v. 14-22).

L’image de ces versets illustre un point
important. Une Eglise qui érige en pratique
centrale ce qui est en réalité un point secon-
daire ou méme indifférent, tombera nécessai-
rement dans un déséquilibre qui ne peut que
lui étre préjudiciable. Du fait que certaines
pratiques secondaires sont placées au centre
et constituent I’identité propre de 1’Eglise,
d’autres aspects plus fondamentaux seront
nécessairement minorés ou laissés dans
I’ombre. Le témoignage de la communauté ne
peut qu’en étre affect¢, comme Paul le fera
remarquer un peu plus loin (1 Co 14,23-24).

2. Charisma («don») ne figure, en 1 Co 12-14,
qu’en rapport avec les «dons de guérison» (12,4.9.28.
30) et en 12,31 ou Paul dit: « Aspirez aux dons (cha-
rismata) les meilleurs. Et je vais encore vous montrer
une voie par excellence». Il est également a noter que,
méme en ce qui concerne I’expression «dons spiri-
tuels» (ou «manifestations spirituelles»), Paul en fait
un emploi parcimonieux, puisque nous ne la trouvons
dans ces chapitres qu’en 12,1 et 14,1.

Paul préconise donc la diversité des dons et
souligne un point qui peut sembler contre-
intuitif: les membres de 1’Eglise qui ont des
dons moins «spectaculaires» — pensons aux
dons de service, d’écoute, de miséricorde, par
exemple — doivent étre, comme les autres,
estimés et honorés. Tous les dons, et pas
seulement ceux qui attirent ’attention, sont
nécessaires a 1’équilibre et au bon fonctionne-
ment de I’Eglise. Cette diversité, poursuit
Paul, existe aussi pour que «les membres
aient également soin les uns des autres» (v.
25). L’affirmation peut paraitre paradoxale
mais 1’idée est que I’Eglise doit mettre &
I’honneur les dons qu’on a tendance a oublier
car ils permettent, tout autant que les autres,
1’épanouissement de I’Eglise.

Dons naturels ou dons spirituels ?

On pose parfois une opposition entre « dons
naturels» et «dons spirituels», en prétendant
que seuls ces derniers doivent €tre exercés
dans I’Eglise. Il y a une part de vérité dans
cette idée: les dons peuvent étre mal
employés ou exercés avec des intentions
égoistes, «charnelles». Il peut méme arriver
que quelqu’un, par les dons qu’il a — dons de
direction ou d’enseignement, par exemple —
affaiblisse ou détruise I’Eglise. Cependant, on
peut douter qu’une telle opposition soit réel-
lement biblique. Tout ce que nous avons
vient de Dieu: «Qu’as-tu que tu n’aies
recu? » (1 Co 4,7). Tout don, qu’il correspon-
de a un talent «naturel » ou que ce soit un don
que Dieu accorde a la suite d’une expérience
de conversion ou autre, est un don. Sur ce
plan comme ailleurs, il faut éviter de créer
une opposition entre ce que Dieu fait en tant
que Créateur et en tant que Rédempteur, entre
création et re-création. Nous avons été créés
pour refléter le caractére de Dieu. Tout ce que
nous sommes, tout ce que nous avons est
appelé, a un niveau ou a un autre, a s’inscrire
dans cette perspective.

De fait, tout don qui édifie réellement I’Eg-
lise — que ce soit une manifestation ponctuel-
le et surnaturelle de I’Esprit ou un talent in-
née ou développé sur plusieurs années — peut
étre qualifi¢ de «don spirituel ». L’essentiel

W
AL\d B


Lucas COBB


135

n’est pas son aspect spectaculaire ou au
contraire peu impressionnant, ni son origine
«naturelle» ou «surnaturelle». C’est sa fina-
lit¢ et la motivation de celui ou celle qui
I’exerce. Cela pose des questions pratiques :

* Quels sont les dons, capacités et talents spé-
cifiques que Dieu m’a accordés ?

* Comment est-ce que je peux les mettre au
service de I’Eglise?

* Les motivations qui m’animent dans 1’exer-
cice de ces dons viennent-elles de I’amour
pour Dieu, et de I’amour pour mes fréres et
sceurs, ou encore mon prochain ?

Dons de I’Esprit et fruit de |’Esprit

En Mt 7,21-23 Jésus adresse un avertisse-
ment qui peut troubler, notamment dans la
parole qui termine ces versets: « Alors je leur
déclarerai: Je ne vous ai jamais connus;
retirez-vous de moi, vous qui commettez l’ini-
quitée» (Mt 7,23). Jésus fait référence a des
personnes qui ont pratiqué des actions hors
du commun, opérées par I’Esprit de Dieu:
prophéties, exorcismes, miracles. Pourtant,
dit Jésus, elles seront exclues du royaume
¢ternel. Comment comprendre cela? Faut-il
imaginer que ces personnes auraient «perdu
leur salut»? La réponse doit étre négative, car
le v. 23 est sans ambiguité: au jour du juge-
ment, Jésus affirmera n’avoir jamais connu
ces personnes. Il ne s’agit pas de perdre ce
qu’elles auraient une fois possédé mais d’une
réalité qui ne leur a jamais été donnée.

Cela conduit a un point essentiel, bien que
souvent négligé: I’Esprit — qui agit dans toute
la création — peut étre a I’ceuvre et méme agir
pour le bien de I’Eglise par le biais de
personnes qui, pour autant, ne connaissent
pas réellement Dieu, qui n’auront jamais
réellement gotité au salut et qui finiront par
étre écartées de sa présence.

Cet avertissement nous aide a replacer les
dons dans leur juste perspective. Les dons,
meémes surnaturels, ne sont pas un gage de la
santé spirituelle. Il est possible d’en mésuser,
de les employer d’une fagon qui ne glorifie
pas Dieu et méme de les exercer alors que
notre communion avec Dieu est en souffrance

SNV

0
—

o,

RN

202

ou que nous vivons notre foi par nos propres
forces et pour notre propre gloire.

C’est dans ce contexte que 1’enseignement
sur le fruit de I’Esprit en Ga 6,23 prend toute
son ampleur. Relevons simplement qu’a la
différence des dons, qui ne se manifestent
que par des actions précises comme 1’exhor-
tation ou les gestes de miséricorde, le fruit
concerne des attitudes qui se manifestent
dans et a travers nos actes particuliers. C’est
dans 1’exercice de la miséricorde que doit se
manifester la joie, la patience et la sollicitude.
C’est dans 1’exhortation que doit transparait-
re, non d’abord notre talent oratoire mais
notre amour. Notons encore qu’autant tel don
sera accordé a telle personne et non a telle
autre, autant nous sommes tous appelés a
cultiver le fruit de I’Esprit. C’est parce que ce
fruit touche d’abord a notre caractére, a notre
personne progressivement transformée en
I’image de Jésus-Christ par I’Esprit de Dieu.

En méme temps, il s’agit bien d’un fruit,
provenant de [’Esprit. Suivant 1’image bota-
nique, un fruit pousse naturellement. Au sens
strict, le cultivateur ne le fait pas pousser. Un
pommier produit des pommes, car c’est dans
sa nature de le faire. De méme, le fruit de
I’Esprit, dans ses différentes facettes, est
présent et croit chez tout vrai disciple car
c’est dans la nature de I’Esprit de produire les
qualités qui lui ressemblent. Il en découle que
notre tache premiere n’est pas tant de nous
forcer a produire telle attitude — bienveillan-
ce, fidélité, douceur — qu’a enlever dans nos
vies les attitudes ou habitudes qui en em-
péchent la production, tout comme dans un
jardin potager le jardinier doit enlever les
mauvaises herbes et veiller a ce que des
intrus ne détruisent pas les plantes.

Il ne s’agit donc pas d’opposer dons de
I’Esprit et fruit de I’Esprit, pas plus qu’on ne
peut se permettre de pratiquer les uns aux
dépens de I1’autre, mais de nous ouvrir a
I’Esprit re-créateur et de mettre au service de
1’Eglise les dons qu’il nous confie... en étant
portés par le fruit qu’il produit dans nos vies,
fruit de I’appartenance a celui qui nous a
aimés jusqu’a donner sa vie pour nous !

Jist

Kivy
-
\\ LY


Lucas COBB


I @57

\\A Lal ]
,\
9' UIJ‘\I \ Q"

136

3. Questions d’application

a) Quels sont les dons, capacités et talents spécifiques que Dieu m’a accordés ? Comment est-
ce que je peux les mettre au service de I’Eglise ? Fais-en 1I’énumération :

b) Y a-t-il des dons que le Seigneur m’a confi€s que je n’exerce pas actuellement. Si oui,
lesquels ? Comment, pratiquement, pourrais-je les exercer plus activement ?

¢) Y a-t-il des domaines ou j’exerce un ou des dons que Dieu m’a confiés mais avec une
attitude qui ne convient pas ou dans un but qui ne glorifie pas le Christ? Si oui, lesquels ?

d) Ou est-ce que j’ai tendance a me croire supérieur (peut-€tre inconsciemment) aux autres en
raison d’une capacité ou d’un don particuliers ?



Lucas COBB


R bad BTN

& JBS
137 Va‘f!:;‘&\ g l\“",

e) Comment, concrétement, honorer dans I’Eglise dont je fais partie des dons plutot
«humbles » et les personnes qui les exercent ? Mets par écrit les noms de 3-5 personnes dans
cette catégorie et une fagcon dont je pourrais mettre a I’honneur le (ou les) don(s) que le
Seigneur lui a confié(s):

f) Y a-t-il des «mauvaises herbes» (attitudes ou habitudes) qui empéchent le développement
du fruit de I’Esprit dans ma vie ? Quelles sont-elles ? Prends quelques instants pour demander
pardon a Dieu et prier afin qu’il te donne de cheminer dans ce domaine.



Lucas COBB


138

4. Pour passer a la pratique

,\)'*“

' »

Soyez toujours préts a justifier votre espérance devant ceux qui vous en

demandent compte. Mais que ce soit avec douceur et respect...

La semaine derni€re, nous avons comme-
ncé a travailler sur un canevas qui résume les
grandes lignes de notre témoignage person-
nel. Si tu n’as pas encore fini cet exercice,
tache de le faire cette semaine. Si tu es arrivé
au bout, essaie de DI’apprendre par cceur.
Rappelle-toi, partager ton témoignage devrait
étre une expérience naturelle, aussi bien pour
toi que pour la personne avec qui tu t’entre-
tiens. Si ton témoignage te semble étriqué ou
trop formel, il vaudrait peut-étre la peine de
le réécrire pour qu’il ressemble davantage a
ta fagon naturelle de parler.

Voici une question a te poser en le rédi-
geant: avec qui précisément pourrais-tu le

(1P 3,15-16)

partager ? Comme nous 1’avons vu, un style
de vie missionnel consiste a participer a la
mission de Jésus, en faisant connaitre I’Evan-
gile en paroles et en actes. Par conséquent, un
tel style de vie implique approfondir des
relations avec des personnes qui ne font pas
partiec du Royaume. Est-ce bien le cas?
Développes-tu des contacts avec les «moin-
dres» et les «marginalisés» prés de ton lieu
de vie, de travail ou de loisirs ? Les relations
que tu entretiens avec les personnes qui figu-
rent sur ta liste de priére permettent-elles de
parler de I’Evangile ou de le montrer concré-
tement par des actions ?

Dans ces lignes qui suivent, note ton cheminement depuis le début de cette formation dans
ta réflexion et ton style de vie missionnels, ainsi que les relations que tu entretiens avec des

non-chrétiens.

14
!

I @57

»\I\ ‘s i


Lucas COBB


$4 v 2

r‘f‘ U S|
139 it ) S

Conclusion

Il y a quelque chose de paradoxal dans I’idée du «don» ou du «charisme»: dans la
perspective biblique, le don (charisma) est de I’ordre de la grace (charis). Il ne nous est pas
accordé en raison de notre mérite ou du niveau ¢élevé de notre spiritualité. Il est, au sens
propre, un don. Pourtant, ce don engage ! Nous avons une responsabilité a son égard et il nous
est confi¢ en vue d’une finalité a laquelle nous ne devons pas nous déroger. Comme nous
I’avons vu, les dons sont communiqués pour 1’édification du corps du Christ. Ces dons, par
définition gratuits, ne sont pas pour moi personnellement, mais pour la communauté a
laquelle je suis intégré et dont je suis membre. J’en ai recu afin d’aider d’autres a progresser
dans leur obéissance et dans leur vie de disciples. De méme, parce que dans le corps du Christ
nous sommes membres les uns des autres, je ne donne pas seulement; je bénéficie aussi de
cette gratuité de la grace... par le biais des autres membres.

L’enseignement biblique sur les dons et leur mise en pratique nous font donc avancer dans
notre compréhension de I’Evangile, car dans leur logique ils découlent du don que le Christ a
fait de sa propre vie afin que nous puissions vivre. Le Fils éternel jouissait d’une félicité
parfaite que rien ne pouvait augmenter. C’est par amour et par pure bonté qu’il est venu
épouser notre humanité, s’abaisser comme un serviteur et aller jusqu’a la croix en se donnant
totalement pour nous. Certes, le Christ ressuscité regoit «la domination, [’honneur et la
royauté » (Dn 7,14) mais il ne le fait pas pour lui-méme seulement mais aussi pour celles et
ceux pour qui il est venu. Dans I’exercice des dons, motivés, portés et, en quelque sorte
«vivifiés» par le fruit de I’Esprit, nous reflétons ce don gratuit, immérité dont le Christ nous a
comblés. Plus encore, notre action se comprend, d’une certaine fagcon, comme un prolonge-
ment de de la sienne, puisque c’est ’Esprit du Christ qui prend ce que Christ est et a fait, le
reproduit dans nos vies, dans nos attitudes et dans nos actes.

Dans tout cela, nous percevons encore quelque chose du Dieu trinitaire, du Dieu qui vit par
le don de lui-méme: le Pére au Fils, le Fils au Pére, le Pére a I’Esprit, I’Esprit au Pére et au
Fils, etc. Or, ce Dieu trois fois saint nous permet de vivre en son image dans 1’Eglise par le
don de nous-mémes, avec tout ce que cela peut englober, comme aussi par 1’accueil de cette
grace qui nous vient par ’entremise de nos fréres et sceurs en la foi. En comprenant cela,
comment ne pas dire, avec Paul: « Grdces soient rendues a Dieu pour son don ineffable ! » (2
Co9,15).

Dans les jours qui viennent, médite et prie en t’appropriant cette pricre :

[«seigwew, a tol va toute ma Louange pour Le don que tu nous as fait de —
Fils. A tol va toute mon adoration, car ce don du Christ nous fait entrevoir
ton amour, ton don ineffable de Dlew-Pere, Fils et Saint-Esprit. Renouvelle
en mot Le don de tow Esprit, afin que je puisse entrer, réellement et profonolé-
ment dans ce mounvement de down de sob qui fait partie de ce que tu es et qui
fait aussi partie de ce que tu m apchLes a Etre en tant que créature faite &
tow Lmage. Lia ol je suis tenté de me servir de tes dons pour mon bien person-
nel, mon propre épanouissement ow ma propre gloire, apprends-mol a Lles
mettre aw service de mes fréres et sceurs dans L'Eglise. Fais que, par Les dons
que tu me confies, ton Eglise soit affermie dans sa vie et son témolgnage.
Bt poursuis L'ceuvre de ton Esprit en mol, pour que sow fruit soit davantage
visible dans mes paroles et dans mes actes, pour ta seule gloire. Amen .

- J



Lucas COBB


