
Vivre en disciples de Jésus-Christ

Ch. 1 : «Prendre sa croix», une exigence ou une grâce?

En bref

Dans les évangiles, Jésus appelle ses disciples à se charger de leur croix, à renoncer à eux-
mêmes et à le suivre. En devenant disciples, nous reconnaissons Jésus-Christ comme
«Seigneur » et «Sauveur », celui qui nous donne sa vie et qui, du même coup, devient aussi
notre maître. Notre vie appartient désormais à Jésus-Christ. Être disciples de Jésus implique
donc une exigence totale. En même temps, nous trouvons en Christ – et en lui seul – le salut :
la réconciliation et la communion avec Dieu, le sens de notre existence, la possibilité de vivre
autrement et une espérance inébranlable pour l’avenir.

1. Lire et méditer les passages suivants

a) Mc 8,27-31
Pourquoi penses-tu que Jésus défend à ses disciples de dire aux autres qu’il est le Christ ? 
Quel lien y a-t-il entre la confession de Pierre au sujet du statut messianique de Jésus et le v. 
31?

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

b) Mc 8,34-38
Quel est le lien entre les versets 34-38 et les v. 27-31 ? Dans quelle mesure ceux-ci fondent-ils
ceux-là?

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

Que veut dire « renoncer à soi » et « se charger de sa croix » dans ces versets ?

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

5

Lucas COBB



Jésus parle d’une « perte» mais aussi d’un « gain ». Dans la logique du passage peut-on avoir 
l’un sans en même temps en avoir l’autre ? Les deux perspectives se valent-elles ou l’une est-
elle plus forte que l’autre ? Expliquer.

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

Qui est concerné par ces versets ? Est-il légitime de distinguer entre des disciples de Jésus qui 
seraient visés plus spécifiquement par ces instructions et d’autres disciples qui ne le seraient 
pas ? Pourquoi ou pourquoi pas ?

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

c) Rm 14,7-9 ; 1 Co 6,19-20
Comment comprendre être « au Seigneur »? Quelles implications découlent du fait qu’en étant
au Seigneur, nous ne vivons plus pour nous-mêmes ? Ces implications sont-elles négatives ? 
Positives ? Ou les deux ? 
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

Que veut dire concrètement, en 1 Co 6,20, « avoir été racheté à grand prix »? Quand ce 
« rachat» a-t-il eu lieu ?

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

Quelles implications, dans ces versets, l’apôtre Paul tire-t-il de ce « rachat»? Y en a-t-il 
d’autres ? Si oui, lesquelles ?

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

6

Lucas COBB



2. Commentaire et réflexions
Une situation historique particulière

La confession de Pierre que Jésus est « le
Christ » vient à un moment charnière des
Évangiles. Depuis un certain temps, les dis-
ciples suivent Jésus dans ses déplacements.
Ils ont entendu son enseignement et ils ont
vu, non seulement ses actes miraculeux de
guérison et exorcismes, mais encore sa
compassion et son amour pour les gens. Les
bruits à son sujet vont bon train.

En disant « tu es le Christ » (ou le messie,
celui qui reçoit l’onction pour être roi), Pierre
exprime une vive attente chez le peuple de
Dieu. Malgré des périodes d’accalmie, Israël
était depuis plusieurs siècles sous la domina-
tion des non-juifs qui l’opprimaient et l’ex-
ploitaient économiquement. À l’époque de
Jésus, l’empire romain, le dernier dans une
longue liste d’oppresseurs militaires et étati-
ques, occupait le pays. De nombreux Juifs
aspiraient donc à la venue d’un roi descen-
dant de David – un « messie », oint par Dieu –
qui libérerait le peuple et lui redonnerait sa
gloire d’autrefois. Dans ce contexte, dire « tu
es le Christ » revient à affirmer : «Tu es celui
qui va libérer Israël de cette situation humi-
liante et le remettre à la tête des nations ». Il
ne faut pas s’étonner que, sans démentir ce
que Pierre vient de dire, Jésus interdit à ses
disciples de le répéter autour d’eux ; en
présence de la machine militaire de Rome,
une telle confession était dangereuse !

Mais dire simplement que Jésus était « le
messie » risquait aussi de passer à côté d’une
vérité essentielle : Jésus savait que le prob-
lème le plus profond chez le peuple de Dieu
n’était pas l’occupation d’une région géogra-
phique par un pouvoir païen, ni même l’ex-
ploitation économique par un pays oppres-
seur ; c’était la communion brisée entre le
Créateur et sa créature. Le vrai ennemi du
peuple n’était pas Rome ou une quelconque
puissance militaire mais la volonté des
humains de vivre pour eux-mêmes et non
pour Dieu. Jésus savait aussi que la vraie
solution ne consistait pas à prendre les armes
et à organiser une résistance militaire, mais à
endosser lui-même la haine des ennemis (les

principaux sacrificateurs et scribes) et à la
dépasser par un comportement d’amour ; plus
encore, il s’agissait prendre sur lui le poids du
jugement divin à cause de la révolte de
l’homme contre Dieu depuis le début de l’his-
toire. Jésus devait montrer que les tensions
entre les humains se résolvent, non par des
bras de fer constants dans l’espoir d’imposer
la domination ou de s’en libérer mais dans le
refus, précisément, de s’accrocher à des
choses qui n’ont qu’une valeur transitoire – le
nationalisme ou le bien-être économique, par
exemple – et de s’attacher à Dieu : l’impor-
tant est, en définitive, de s’attacher à celui qui
donne les cadeaux plus qu’aux cadeaux eux-
mêmes. Bref, Jésus devait montrer par sa
propre vie que le sens de l’existence se
trouve, non dans une vie vécue pour soi, mais
dans le don de soi à Dieu et pour le bien
d’autrui. C’est pourquoi, à partir de cette
confession, Jésus «commença à montrer »
que sa messianité aurait une autre finalité que
l’autonomie nationale et qu’elle se devait
consolider autrement que par le pouvoir et la
violence.

Or, du fait que Jésus définit la messianité
de cette manière-là, il s’ensuit que ses discip-
les, ceux qui vont former le «peuple mes-
sianique» – c’est-à-dire la communauté de
celles et ceux qui marcheront à la suite du
Christ – devront se définir en conséquence.
C’est pourquoi les v. 34-38 suivent directe-
ment la confession de Pierre : les disciples de
Jésus devront marcher dans les traces de leur
maître. Un chrétien, dit Jésus, devra renoncer
à une vie pour soi, puisqu’il suit le Christ qui
renonce à sa vie pour le bien et le salut des
autres. C’est cela, « se charger de sa croix » :
rejeter une existence où l’on tourne autour de
soi, de ses propres projets, ambitions et
plaisirs.

Perdre ou gagner ?
Ces versets posent une question importan-

te : renoncer à soi, est-ce vraiment une perte?
On serait tenté de dire oui. Mais est-ce vrai ?
Jésus précise que «quiconque… voudra sau-
ver sa vie la perdra, mais quiconque perdra

7

Lucas COBB



sa vie à cause de moi et de l’Évangile la
sauvera » (Mc 8,35). D’après Jésus, perte et
salut vont de pair. Une illustration peut aider
à comprendre cela. J’ai un ami qui boit deux
à trois canettes par jour d’une boisson dont
les études soulignent les conséquences néfas-
tes pour la santé. En consommer régulière-
ment, c’est s’empoisonner à petite dose.
Pourtant, chaque fois que je le lui fais remar-
quer, cette personne me répond : « Je sais que
ce n’est pas bien, je sais que cela peut créer
de graves problèmes de santé… mais j’aime
trop le goût ! ». Renoncer à cette boisson,
toxique mais agréable, serait pour cet ami une
vraie perte. Pourtant, combien gagnerait-il au
niveau de sa santé, de son espérance de vie et
même de son état général s’il décidait d’arrê-
ter d’en prendre une bonne fois pour toutes !
Le gain serait infiniment supérieur à la perte. 

Il n’en est pas autrement du renoncement à
une vie pour soi. Jésus le précise à travers
deux questions : «Quel avantage l’homme a-
t-il à gagner le monde entier, s’il le paie de sa
vie? Que pourrait donner l’homme qui ait la
valeur de sa vie?» (v. 36-37, TOB). Ce que
l’on perdra en suivant dans les traces de Jésus
n’est rien en comparaison à ce que l’on y
gagnera : une vie telle que Dieu la voulait
lorsqu’il nous a créés et qui perdurera jusque
dans l’éternité1 !

Il faut aussi noter de qui il est question ici.
Jésus parle en termes généraux : «Si quel-
qu’un veut venir après moi» (v. 34) ; «qui-
conque voudra sauver sa vie», «quiconque
perdra sa vie à cause de moi et de l’Évan-
gile» (v. 35) ; «quiconque aura honte de moi
et de mes paroles » (v. 38). Ces exhortations
ne se limitent pas à une certaine classe de
disciples, à une élite soumise à des règles qui
ne s’appliqueraient pas aux autres, lesquels
seraient simplement «chrétiens ». Non, Jésus

1. Certaines versions traduisent le mot grec aux v.
36-37 par «âme», plutôt que par «vie». Toutefois,
dans le contexte des Évangiles, psychē désigne bien ici
la vie humaine dans ce qu’elle a de plus essentiel.
C’est la personne elle-même. À quoi sert-il de gagner
le monde entier, dit Jésus, si en conséquence notre
existence tout entière, tout ce que nous sommes, fait
naufrage?

parle à toute personne qui se réclame de lui.
Cela vaut d’ailleurs pour la perte mais aussi
pour le gain !

Appartenir à celui qui est Seigneur
Un des titres les plus fréquents pour parler

de Jésus-Christ dans le Nouveau Testament
est «Seigneur ». De nos jours, l’expression
s’emploie rarement en dehors de l’Église. Il
existe peu de situations, en Occident en tout
cas, où quelqu’un agit réellement comme un
seigneur. Dans le monde de la Bible, ce mot
avait le sens de «maître » ; on l’employait
couramment pour parler de quelqu’un qui
avait des serviteurs et des esclaves. Faisons
un effort d’imagination pour nous replacer
dans une telle situation : dire que quelqu’un
est notre «seigneur » reviendrait à reconnaître
qu’on lui appartient, que notre vie est à sa
disposition, que c’était lui qui détermine nos
activités, nos priorités et ambitions. Nous lui
devrions alors obéissance, et une écoute
attentive à sa volonté dans tous les domaines
de la vie. Bref, notre vie appartiendrait, non à
nous-mêmes mais à notre maître.

C’est précisément ce que Paul dit en
Romains 14 et 1 Corinthiens 6, en parlant de
notre appartenance au Christ : «Si nous vi-
vons, nous vivons pour le Seigneur […]. Nous
sommes au Seigneur » (Rm 14,8) ; «vous
n’êtes pas à vous-mêmes » (1 Co 6,19). Dire
que Jésus-Christ est Seigneur, c’est reconnaî-
tre que nous avons été dessaisis de notre vie,
avec tout ce que cela implique pour nos
activités, nos priorités, nos ambitions, notre
obéissance. Dans le contexte de 1 Corin-
thiens, Paul rappelle cet enseignement face
aux membres de l’Église qui prétendaient que
leur liberté chrétienne autorisait même des
rapports sexuels avec des prostituées. L’apôt-
re affirme, au contraire, que nos corps, tout
comme le reste de notre existence, ne nous
appartiennent plus ! Ils appartiennent désor-
mais au Seigneur. L’obéissance exige donc –
entre autres – une pureté jusque dans le
domaine des rapports intimes.

Mais ce passage nous montre autre chose
encore. Paul affirme au v. 20 : «Vous avez été
rachetés à grand prix». Jésus est mort sur la

8

Lucas COBB



croix, dit-il, il a pris sur lui le jugement que
les Corinthiens – et nous ! – méritaient. En
ressuscitant des morts et en donnant l’Esprit,
il nous a libérés de l’esclavage du péché.
Mais il faut le noter : dans l’antiquité, celui
qui « rachetait » quelqu’un au marché d’escla-
ves le faisait pour que cette personne, qui
jusque-là était l’esclave d’un autre, lui appar-
tienne désormais.

Nous appartenons toujours à quelqu’un.
Notre «maître» peut être des forces spirituel-
les qui veulent nous détruire (Satan). Il peut
être des substances ou habitudes addictives
qui nous détruisent, ou une existence désaxée
parce que vécue pour soi plutôt que pour être
un reflet du caractère de Dieu. Ou notre
maître peut être Jésus-Christ. Mais nous
appartenons toujours à quelqu’un ou quelque
chose : «Ne savez-vous pas, dit Paul, que si
vous vous livrez à quelqu’un comme esclaves
pour lui obéir, vous êtes esclaves de celui à
qui vous obéissez, soit du péché qui conduit à
la mort, soit de l’obéissance qui conduit à la
justice?» (v. 16). En réalité, en vivant pour
nous-mêmes, nous ne sommes pas libres ;
nous sommes, au contraire, asservis à notre
propre égoïsme. Mais Paul rappelle aussi que
les chrétiens autrefois asservis au péché sont
maintenant soumis à un autre maître, bien-
veillant celui-ci, à savoir le Christ : «Mais
grâce à Dieu, après avoir été esclaves du
péché, vous avez obéi de cœur à la règle de
doctrine qui vous a été transmise. Libérés du
péché, vous êtes devenus esclaves de la
justice» (v. 17-18).

Appartenir au Christ, une exigence et une 
grâce !

Tout ce que nous venons de dire pourrait
donner l’impression qu’appartenir au Christ
est avant tout négatif. Il est vrai que cette ap-
partenance implique une entière disponibilité
au maître. Mais cette exigence se comprend,
et doit se comprendre, comme une face d’une
pièce de monnaie : l’autre face est qu’appar-
tenir au Christ nous fait accéder à une vie
réconciliée avec celui qui nous a créés (2 Co
5,17-20), à la communion avec le Dieu de
l’univers. C’est « la vie éternelle », la vie au

sens le plus profond et le plus satisfaisant qui
soit : «La vie éternelle, dit Jésus, c’est qu’ils
te connaissent, toi le seul vrai Dieu, et celui
que tu as envoyé, Jésus Christ » (Jn 17,3).
Appartenir au Christ, ce n’est rien d’autre que
d’être placés sur le chemin qui conduit au
salut – à une existence orientée vers l’amour,
la joie et le bonheur, aujourd’hui déjà, et
encore dans l’éternité, dans ce que la Bible
appelle « le royaume éternel »2.

Une dernière précision : dans l’antiquité, les
serviteurs et esclaves appartenaient à leur
«seigneur ». Cela impliquait une obéissance
de chaque instant. Mais cette relation n’était
pas à sens unique. Le maître avait lui aussi
des responsabilités vis-à-vis de ses esclaves :
les nourrir, les loger, en prendre soin, veiller
à leur bien-être. Tous les seigneurs humains
ne s’acquittaient pas de cette responsabilité
avec le même degré de sérieux. Mais la Bible
montre que celui qui est devenu notre
Seigneur, par le don de sa propre vie, est
aussi celui qui protège et prend soin infaillib-
lement des siens. Il nous donne ce dont nous
avons besoin pour aujourd’hui et fait la
promesse de nous garder fidèlement jusqu’au
bout du chemin : «Je leur donne la vie éter-
nelle [dit Jésus] ; [mes brebis] ne périront
jamais, et personne ne les arrachera de ma
main. Mon Père, qui me les a données, est
plus grand que tous ; et personne ne peut les
arracher de la main du Père. Moi et le Père,
nous sommes un ! » (Jn 10,28-30).

2. Pour une belle description de cette situation finale,
voir Ap 21,1-4.

9

Lucas COBB



3. Questions d’application

a) Jésus nous invite à renoncer à nous-mêmes et à nous charger de notre croix, c’est-à-dire à 
«mourir » à nos ambitions personnelles (ou culturelles, ou autres). Quels sont les domaines de
ma vie, les attitudes ou comportements qui sont particulièrement concernés par cette 
exhortation ?

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

b) Quels sont les domaines où moi (ou le milieu d’Église auquel j’appartiens), je peux être 
tenté de substituer à une vie d’humilité et de service en faveur des autres un désir de « gloire»,
de pouvoir ou de renommée, de mise en avant de soi ? Quelles sont des choses spécifiques 
que je peux faire pratiquement pour me conformer davantage à une vie de disciple telle que 
Jésus la définit en Marc 8 ?

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

c) Est-ce que j’ai plus tendance à regarder la vie de disciple comme une « perte» ou comme 
un «gain »? Où est-ce que j’ai tendance à mettre le curseur ? Si insister sur l’une de ces 
perspectives aux dépens de l’autre représente un déséquilibre, comment est-ce que je peux 
évoluer vers un plus grand équilibre dans ma pensée, dans mes attitudes et mes propos ? Sois 
spécifique.

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

d) Quels sont les domaines où il m’est difficile de reconnaître la seigneurie du Christ ? Noter 
deux ou trois choses, aussi bien dans le domaine des idées (ou de l’enseignement) que dans 
celui des actes ou choix de vie, etc.

10

Lucas COBB



___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

e) Où sont les domaines où j’ai peur que Dieu ne veuille ou ne puisse prendre soin de moi ?

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

11

Lucas COBB



4. Pour passer à la pratique

Appartenir à Jésus-Christ signifie aussi entrer dans sa mission. En Jean 12, nous voyons un
échange intéressant entre Jésus et ses disciples, quelques jours seulement avant que Jésus soit
livré et crucifié :

20 Quelques Grecs se trouvaient parmi ceux qui étaient montés à Jérusalem pour adorer Dieu pen-
dant la fête. 21 Ils s’approchèrent de Philippe, qui était de Bethsaïda en Galilée, et lui demandèrent :
‘Maître, nous voudrions voir Jésus’. 22 Philippe alla le dire à André, puis tous deux allèrent prévenir
Jésus. 23 Jésus leur répondit : ‘L’heure est venue où le fils d’homme va être élevé en gloire. 24 Oui, je
vous le déclare, c’est la vérité : à moins qu’un grain de blé ne tombe en terre et ne meure, il ne reste
qu’un simple grain. Mais s’il meurt, il produit beaucoup de fruits. 25 Celui qui aime sa vie la perd,
mais celui qui ne tient pas à sa vie dans ce monde la gardera pour la vie éternelle. 26 Si quelqu’un
veut me servir, qu’il me suive... (Jn 12,20-26, NFC).

La mention des «Grecs », c’est-à-dire des non-juifs, au début de ce passage n’a rien d’un
hasard. Les païens qui, jusque-là, ne connaissaient pas Dieu et n’étaient pas intégrés à son
peuple sont sur le point d’entrer dans le salut ! Cependant, pour que cela devienne une réalité,
il faut que Jésus, « le Fils de l’homme» soit «élevé»… sur une croix romaine. Entre la vie de
Jésus et l’accomplissement de sa mission se dresse la croix. Paradoxalement, cette
«élévation » sera aussi la glorification de Jésus, car c’est alors que, par le don de sa vie, le
salut s’étendra aux nations. Du fait que, le vendredi saint, le grain tombe en terre et meurt, il
portera un fruit abondant, la rédemption d’hommes, de femmes, de familles «de toute tribu,
de toute langue, de tout peuple et de toute nation » (Ap 5,9).

Toutefois, les v. 25-26 prennent une tournure inattendue. En effet, il devient apparent que
Jésus ne parle pas de lui-même seulement mais aussi de ses disciples ! Le grain qui tombe en
terre, meurt et porte du fruit, c’est aussi celui qui le suit ! Dans le contexte de ce chapitre, cela
veut dire le suivre en entrant dans sa mission. Comment « les nations » verront-elles Jésus ?
Le début du passage donne une partie de la réponse à cette question : par le fait que des
«Philippe» et «André» les conduiront à celui qui a été «élevé» à la croix, à celui qui est
désormais glorifié au-dessus de toutes choses (cf. aussi Mt 28,18-20).

Un élément important de cette formation de disciples, et de la partie «passer à la pratique»
en particulier, sera ce réflexe de suivre Jésus, non seulement en apprenant à être disciple mais
en cherchant à ce que d’autres découvrent le Christ et deviennent eux aussi ses disciples.

En réfléchissant à tout cela, prends un moment pour réfléchir et répondre aux questions
suivantes : 

a) Comment est-ce que je réagis au fait qu’être disciple implique aussi entrer dans la mission
de Jésus ? Est-ce que cela suscite des réactions d’hésitation ? De résistance ? 

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

12

Lucas COBB



b) Décris tes pensées et sentiments face à l’idée d’une vie à la disposition de la mission de
Jésus et utilise cela comme base de prière :

___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________
___________________________________________________________________________

13

Lucas COBB



Conclusion

La vie chrétienne est une vie radicale. Radicale dans ses exigences mais radicale aussi pour
ce qui est de la grâce. Le mot « radical » vient du latin radix, « racine». Dire que les exigences
de Dieu sont « radicales », c’est dire que cette vie avec Dieu va jusqu’à la racine de ce que
nous sommes. Par définition, elle ne peut pas être une «activité » ou une «perspective » parmi
d’autres. Mais de la même manière, reconnaître que la grâce de Dieu est « radicale », c’est
affirmer que cette grâce couvre et englobe toute notre vie ! Elle est radicale parce que, pour
nous la donner, Dieu le Père a envoyé ce qu’il avait de plus précieux, son propre Fils, «vrai
Dieu issu du vrai Dieu », pour que nous vivions par lui !

Lorsque saisissons cela, nous comprenons que la vie de disciple concerne tout ce que nous
sommes. Les chapitres suivants permettront de voir ce que cela veut dire plus concrètement.

Affirmer que la vie de disciple implique suivre Jésus veut aussi dire qu’elle est un chemin.
Sur ce chemin de l’obéissance il y aura toujours des périodes de découragement, des échecs,
des moments de désobéissance, des passages à vide. Dieu nous appelle à tendre à la
perfection. Mais cette perfection, d’une certaine façon, il ne l’attend pas de nous. Ce qu’il
attend, c’est que nous soyons tendus en avant, vers la perfection, vers un plus grand
attachement au Christ. Et là où nous échouons, il vient à notre rencontre avec son pardon et sa
grâce, afin de nous relever et de nous remettre en route. 

La chose la plus grave dans notre vie de disciples, ce ne sont donc ni les échecs ni les
inévitables lenteurs dans notre obéissance. Ce serait plutôt que l’on se satisfasse du statu quo.
Ce n’est pas l’imperfection qui pose problème, c’est la complaisance. La vie des disciples de
Jésus n’est pas une vie parfaite, c’est une vie tendue en avant, une vie qui cherche à avancer,
toujours plus fidèlement, dans les traces du Christ, y compris dans la mission – sa mission – à
laquelle il nous intègre.

«Je ne prétends pas avoir déjà atteint le but ou avoir déjà été conduit à la perfection. Mais
je poursuis ma course pour m’efforcer de le saisir, car j’ai moi-même été saisi par Jésus
Christ. Non, frères et sœurs, je ne pense pas l’avoir déjà atteint ; mais je fais une chose :
j’oublie ce qui est derrière moi et je m’élance vers ce qui est devant moi. Ainsi, je cours vers
le but afin de gagner le prix que Dieu, par Jésus Christ, nous appelle à recevoir d’en-haut»
(Ph 3,12-14, NFC).

Dans les jours qui viennent, médite et prie en t’appropriant cette prière : 

«Seigneur, merci parce que Jésus-Christ s’est donné à la croix et est ressusc-
ité des morts pour que nous puissions te connaître ! Donne-moi de renoncer
à la tentation de vivre pour moi-même plutôt que pour toi et pour les autres.
Garde-moi de m’attacher aux cadeaux que tu me fais plutôt qu’à toi qui me
les donnes. Accorde-moi de marcher dans les traces de Jésus-Christ et de
vivre pour lui, mon Seigneur. Merci parce que ta grâce vient me relever dans
mes échecs et mes moments de difficulté, qu’elle me remet en route à la suite
de Jésus. Et merci parce que tu promets de me garder dans ta main jusqu’au
bout du chemin! Amen».

14

Lucas COBB


